



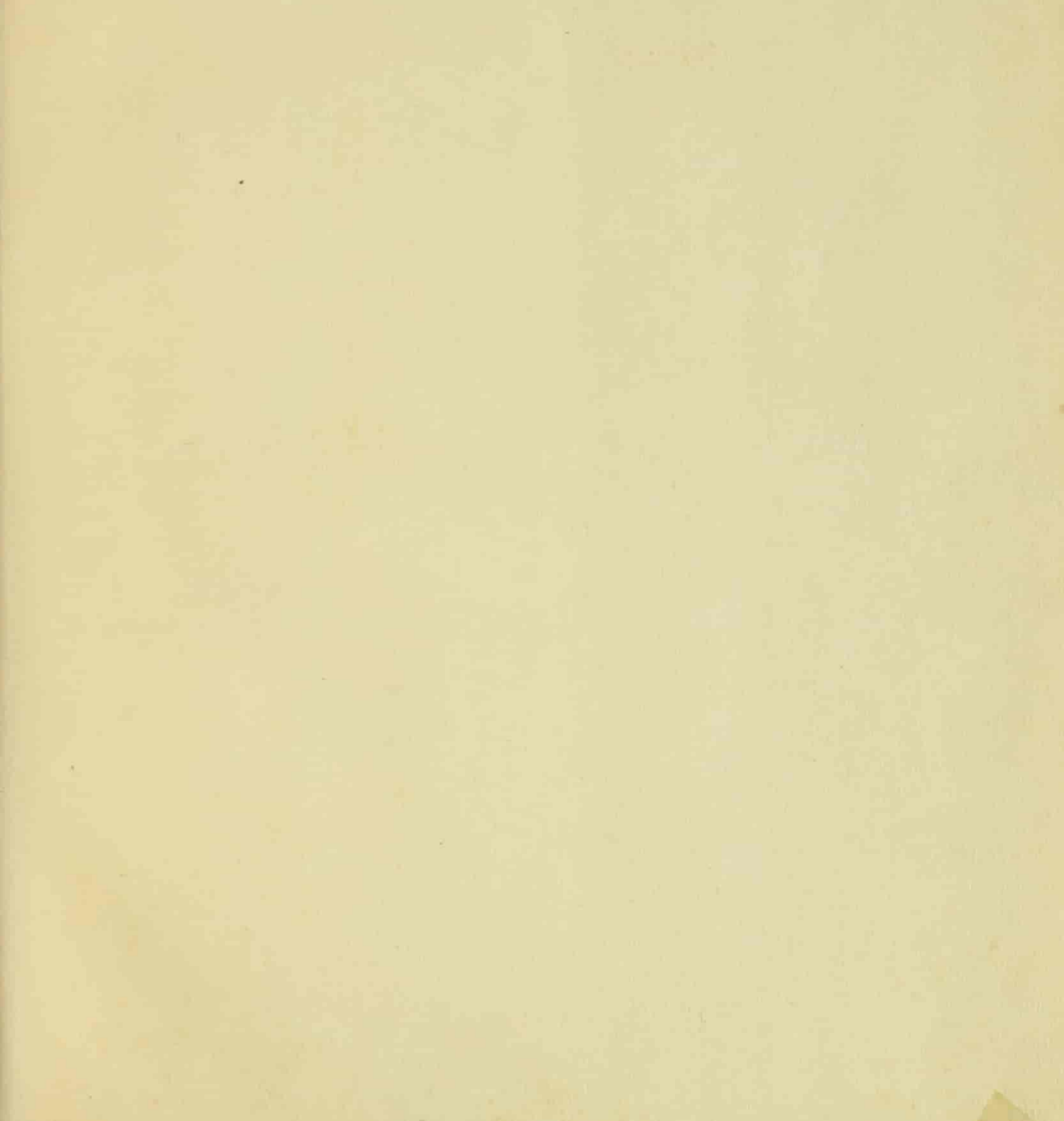
# Dimitrije Mitrinović

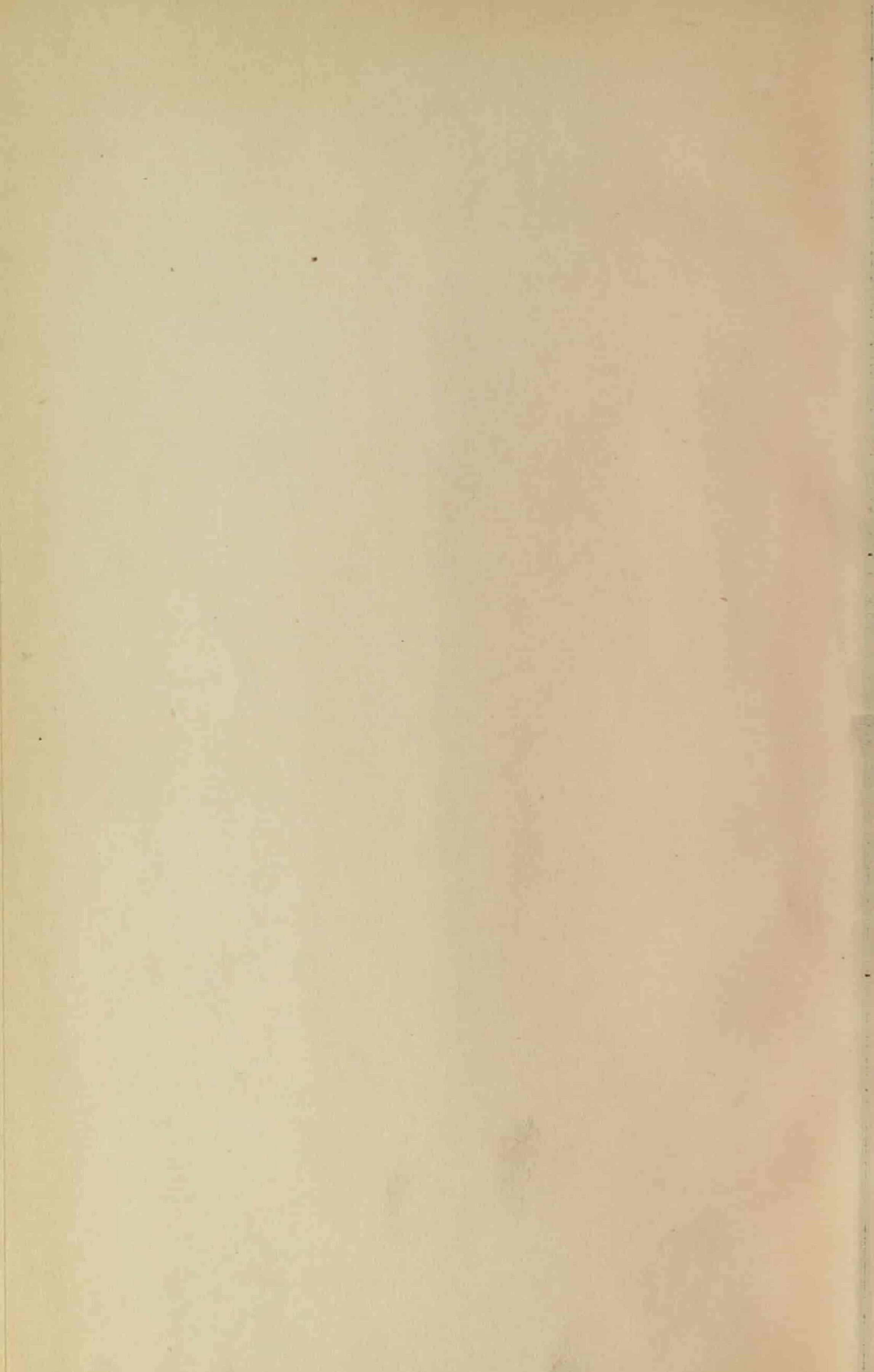


# Ex Libris



# 





# GREATNESS OF SHIVA

# MAHIMNASTAVA

# OF PUSHPADANTA WITH COMMENTARY.

Translated with Commentary

BY

ARTHUR AVALON.





LUZAC & CO. 46, Great Russell Street LONDON.







# TANTRIK TEXTS

Vol. I. TANTRÂBHIDHÂNA with VÎJANIGHANTU and MUDRÂNIGHANTU.

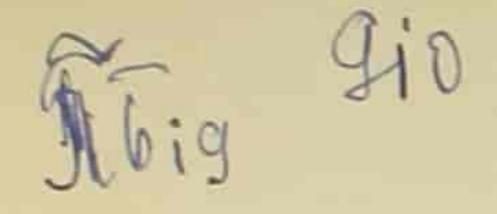
VOL. II. SHATCHAKRANIRÛPANA of Pûrnânanda Svâmî, with Commentary of Kâlîcharana and notes by Shangkara. PÂDUKÂPANCHAKA, with Commentary of Kâlîcharana. With these are notes from the Tîkâ of Vishvanâtha on the Second Patala of Kaivalya Kalikâ Tantra.

VOL. III. PRAPANCHASÂRA TANTRA.
VOL. IV. KULACHÛDÂMANI TANTRA.
VOL. V. KULÂRNAVA TANTRA.
VOL. VI. KÂLÎVILÂSA TANTRA.
VOL. VII. TANTRARÂJA TANTRA. (In the press).

 WORKS ON TANTRA BY ARTHUR AVALON
 TANTRA OF THE GREAT LIBERATION (MAHÂ-NIRVÂNA TANTRA). A Translation from the Sanskrit, with Introduction and Commentary.
 PRINCIPLES OF TANTRA (TANTRA-TATTVA) Vols. I and II.

 WAVE OF BLISS (ÂNANDALAHARÎ).
 THE SIX CENTRES AND THE SERPENT FORCE (SHATCHAKRANIRÛPANA). (In the press).
 OCEAN OF KULA TANTRA (KULÂRNAVA TANTRA). (In preparation).

BY ARTHUR AND ELLEN AVALON HYMNS TO THE GODDESS (from the Tantra and other Shâstra and Stotra of Shangkarâchâryya).



# GREATNESS OF SHIVA

MAHIMNA STAVA

# PUSHPADANTA WITH COMMENTARY.

## Translated with Commentary

BY

# ARTHUR AVALON.

1.00

21

100

LUZAC & CO. 46, Great Russell Street LONDON. 1917

1

127

100

1.1742

. . .

PRINTED BY S. C. CHOWDHURY. MAHAMAYA YANTRA, CALCUTTA.



## INTRODUCTION.

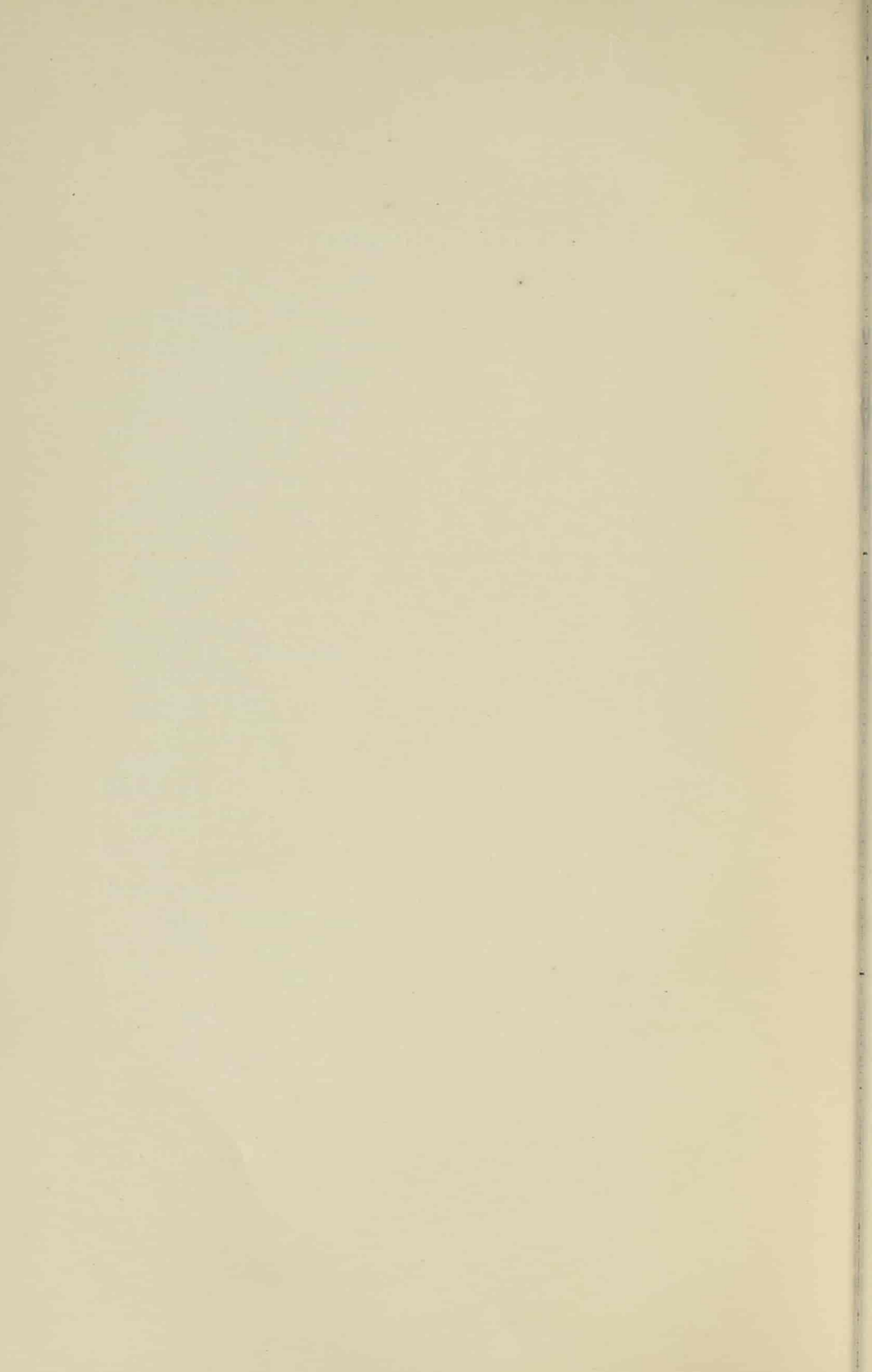
The celebrated and ancient Hymn called Mahimnastava here translated is attributed to Pushpadanta a Chief of the musical Spirits (Devayoni) called Gandharvas. Pushpadanta means "flowery toothed" for his teeth were like the petals of the Jasmine flower. Pushpadanta was, it is said, in the habit of taking flowers from the garden of King Vahu at Benares in order to worship Shiva with them. As he had the power of moving in the air he eluded the vigilance of the King's gardeners. These at length suspecting that it was some Being with these powers who stole the flowers laid the following trap. They left some flowers which had been offered to Shiva in different places in the garden with the hope that he, who thus visited it, would tread on them. This the Gandharva did and by thus unwittingly insulting Shiva lost his power of moving in the air. He was in consequence caught; when through fear of the King whom he had also offended by the theft of his flowers and with the desire of appeasing Shiva he offered the following supplication to the God.

In making the commentary I have availed myself of that of Jagannâtha Chakravarti which is here for the first time printed from a Bengali manuscript in my possession. To his observations which are marked with the initials J. C. I have added my own comments on various matters which the English reader may require to know but which he, writing as a Hindu for Hindus, doubtless considered unnecessary.

CALCUTTA,

ARTHUR AVALON.

Jan. 3, 1916,



# THE GREATNESS OF SHIVA. (Mahimnastava of Pushpadanta)

If praise of Thee by one who knows not the supremacy of Thy greatness <sup>1</sup> be unbecoming Then even the speech of Brahmå and other Devas regarding Thee is such.<sup>2</sup> Therefore none should be blamed who speaks According to the limit of his knowledge Oh Hara. <sup>3</sup> If that be so, then this mine own attempt is blameless.

Thy greatness surpasses the powers of mind and speech.

Even Shruti <sup>4</sup> speaks with awe of Thee, Whom it is unable to portray.<sup>5</sup> By whom can Thou be (fitly) praised ? Who knows the number of Thy qualities ? In that which cannot be described, Whose mind and speech does not fail ?

I Which can be known only with the greatest difficulty.

2 The object of the hymn is praise (stuti) of the supreme Shiva who is greater than all the Devas who have issued from Him.

3 Shiva. The word is derived from the root Hri to take and the affix Ach for He removes (Harati) all ills. Hari or Vishnu comes from the same root with the affix *i* and has the same meaning.

4 Revelation. The Vedas.

5 That is distinctly and fully as one can point out a jar or a piece of cloth (Ghatapata). The Brahman, is not the object of any of the four forms of proof, and so it is said of the Devî that She is Etattadityanirdeshyâ that is cannot be said to be this or that. For this or that is the form which

<sup>2</sup> 

3

Oh Brahman! Thy hymn which is the supreme nectar,
Is wonderful to the Guru of Devas <sup>1</sup>
The creator of sweet words.
Oh destroyer of Tripura <sup>2</sup>
My mind is bent upon invoking Thee That I may purify my speech by the recital of Thy attributes.<sup>3</sup>

Thy power it is of which the Vedas speak, Displayed in threefold form according to distinction of qualities <sup>4</sup> It creates, maintains and destroys the universe <sup>5</sup> And yet oh Giver of Blessings !

the Brahmasvarûpa or Divine Nature, as It is in Itself transcends though manifesting Itself through them (Trishatî Comm. II 24.)

We know enough to affirm the existence of the Self though as long as we are phenomenal Jivas we can neither realise Its Nature nor describe It by words which are merely instruments of that dualistic experience which the divine Nature by its definition transcends. As the Brahman's real self or nature (svarûpa) is indescribable Pushpadanta prays to Him as with form (sâkâra).

I Vrihaspati.

2 Shiva who is so called, as some say, because he was the destroyer of the Asura (Demonic Spirit) Tripura or more correctly because He destroyed the Tripura or three cities of the Asuras, Kamalâk*sh*a, Târakâk*sh*a and Vidyunmâlî.

3 So in the hymn to Bhuvaneshvarî in the Tantrasâra it is said, "Oh Mother by hymning Thy praise I purify my speech."

4 That is the three Gunas, Sattva, Rajas, and Tamas the qualities of manifestation, action, and veiling.

5 The Rajoguna prevails in creation, the Sattvaguna in maintenance and the Tamoguna in dissolution. Through His three bodies, Brahmâ, Vishnu and Rudra He creates, main-tains and destroys.

There be some fools 1 who would oppose Thee In ways pleasing to the bad but hateful to the good.

3

### 5

They ask such questions as :---That Creator of yours why and how does He create the three worlds<sup>2</sup>

## What form does He assume ?3

1 According to the commentator, Jagannâtha Chakravarti, (cited as J. C.) the Mîmângsakas (Nâstika Mîmângsaka) who attribute all action to the power of Karma are here referred to. As the Commentator on the Trishatî says "Adrishta is the cause which gives fruits appearing in the future, of past acts. This is the opinion of the "Lordless" Mimângsa, Kritânâng karmanâng kâlântara bhâviphala pradâne adrishtam kâranam iti, anîshvara mîmângsakâdimatam:" to which he replies "not so because Adrishta which is an unconscious thing is not to be understood as giving fruit of action which is done by intelligence only" (Jadanang sukshmanang adrishtânâng chetanadharma karmaphala pradânasâmarthyâyogât) Adrishta is instrumental cause (Nimitta kârana). There is however a conscious Director of Karma who gives fruit according to Adrishta and He is God.

2 Such men (the Pratyakshavadins) talk in terms of human action which they alone see, know and recognise. In such case it is said that there is first Ishtasâdhanatâjnânam "purpose-serving knowledge" that is knowledge that the proposed act will serve the intention; secondly Pravnitti or tendency to action; and thirdly Kritisâdhyatvajnânam "effortaccomplishable knowledge" or the consideration whether it can be done which is followed by action. It is objected if He has not Pravritti and so forth : How can he create (J. C.) the three worlds that is Bhûh, Bhuvah and Svarloka.

3 For possession of body is asserted to be necessary for action and at Pralaya (dissolution) body disappears and according to the objector only atomic substance (Paramânu) remains (J. C.)

4

What means does he use ? what materials does He employ ?<sup>1</sup>
From what does He take support ?<sup>2</sup>
Such wicked questioning so ignorant of Thine unimagined greatness<sup>3</sup>
Leads some senseless men to talk for the delusion of the world.

But is it possible<sup>4</sup> that the worlds with all their

parts<sup>5</sup> are uncreate? Can the universe be without a Supporter of it? Who else but God creates the world?<sup>6</sup> Oh Lord of the Immortals Such men have doubts concerning Thee because of their folly.

I Referring to instrumental and material causes such as in the first case the thread, wheel and stick of the potter and in the second the earth with which the pot is made.

2 A potter for instance must take his seat on something.

3 The answer to all this talk is that it is His play (Lîlâ). It is His nature. It is the "Godness" of God (etad eva îshvarasya îshvaratvam) that is He can do all this without being bound by human limitations which if they existed would destroy His Godhead. (J. C.)

4 He now in answer to the objections of the previous

verse gives proof of the existence of God.

5 It is only the formless without parts which is uncreated as J. C. says Nirâkârasyaivâjanyatvât. All things with parts (Sâvayava) are born or created. The universe, therefore, which has parts, is created.

6 But then it is said assuming that they are created what is the proof that it is your God who is the creator. To which the answer is who else but God can create? We are not dealing with some fractional things but with the whole universe with its fourteen worlds. He, who can do this, must have knowledge of the "three times" past, present and future and must be of an almighty power. Such an one is God,

# 7

Though the ways differ which are spoken of in the threefold Veda<sup>1</sup>

Sângkhya,<sup>2</sup> Yogashâstra,<sup>3</sup> the doctrine of Pashupati<sup>4</sup> and Vaishnava Shâstra<sup>5</sup>;

Though some take this and others that to be the better

And followers of the various paths both direct and indirect<sup>6</sup> dispute

Yet Thou alone art the goal of all As is the ocean of every river.<sup>7</sup>

I Trayi that is *Rik*, Yajus and Sâma. The Karmakâ*nd*a of the Vedas deals with ritual action (Karma) and Sakâmadharmma. The Upanishads preach Dhyâna of the Chinmâtrangbrahma, Nishkâma Dharmma and the attainment of Moksha through Jnâna.

2 Kapila says that we must first enjoy and then relinquish enjoyment attaining Moksha through Vivekajnana on which is realised the difference between Prakriti and Purusha. This Tattvajnana destroys Karma. As it is elsewhere said first Bhoga and then Yoga.

3 Which preaches Mukti through Samâdhi.

4 That is the doctrine of Shiva according to the five  $\hat{A}$ mnâyas. There is no difference between  $\hat{I}$ shvara and Moksha. Non-dualistic Tattvajnâna is Moksha.

5 Such as the Nâradapancharâtra, Vaishnava doctrine which treats of Pradyumna, Aniruddha, Sangkarshana, and Vâsudeva.

6 lit "curved and straight."

7 Having in the previous verse replied to those who are "not towards God" (Bhagavadvimukhân) the Hymnist in this verse speaks of the different ways by which He may be reached. Though the ways may differ their end is the same namely the same Unity so variously sought.

# 8

6

Oh Giver of Boons! A great bull, a wooden staff, ' an axe, a tiger skin and ashes<sup>2</sup> These be Thy chief possessions and adornments<sup>3</sup> Varied is the wealth of other Devas<sup>4</sup> But Thou careth not for these Which Thou might'st have with but a turn of Thine eye.

The mirage of worldly things does not delude those

Whose enjoyment is with the Self<sup>5</sup>.

I The bull is His carrier. The wooden staff is the support of the Yogi on which he rests his hands at the time of meditation.

The colour of Shiva as well as that of the Bull is generally white. His throat is dark blue encircled by a serpent; His hair of a light reddish colour thickly matted together and gathered over his head in the manner of ascetics.

2 With which he is covered. "Of whose naked body ashes are the adornment only." Mahânirvâ*n*a Tantra ch. I.

3 Having praised the Formless the hymnist now chants Him with form, saying "you look but a poor being with all these simple and common things. But this is Thy wish. But Thou could'st have whatever Thou wisheth" namely such wealth as other Devas have. Simplicity is the mark of the truly great.

4 <u>Riddhi</u> such as the Kaustubha gem, Chakra, Shangkha, Padma and Gadâ of Vishnu; the crown of Brahmâ; the aerial car (Vimâna); the city Amarâvati; the garden Nandana, the elephant Airâvata, the horse Uchchaihshravâ of Indra and so forth. 5 Not the limited self (Jîva) that is Chaitanyarûpa with the Upâdhi Ajnâna but the Brahman who exists in and as the substance of and moves all things as Antaryâmin Yah sarvveshu bhûteshu tishthan Yah sarvvâni bhûtâni antaro yamayati. Brihad. Up 3-7. The Jîva exists as such because he identifies himself with the forms which are produced by the Mâyâ Shakti of the Brahman. The knower of the Self is not so deluded "knowing which oh Pândava thou wilt not again be deluded" Yad jnâtvâ na punar moham evam yâsyasi Pândava—Bhagavadgîtâ IV. 35.

One says<sup>1</sup> that all is permanent<sup>2</sup> Another that all is fleeting<sup>3</sup> And yet another teaches that of the world and its various elements Some things are fleeting and others ever endure<sup>4</sup> But oh Destroyer of Tripura<sup>5</sup> Though the multitude of doctrines bewilder me I am not ashamed to pray to Thee For my tongue cannot be restrained.6

I Having dealt with the Nirguna and Saguna Brahman he proceeds to deal with the variety of philosophical opinion.

2 Referring to Kapila who says that all is permanent as Purusha-Prakriti with the two states of appearance and disappearance. According to Sângkhya both cause (Kârana) and effect (Kâryyam) are real (Sat Kâryyam) for Kâryya is nothing but a transformation (Vikriti) of Kârana (Prakriti). In Vedânta (Kârana is Sat and Kâryya Asat (unreal).

3 The doctrine of those Buddhists whose psychology is alleged to find no place for the enduring unity of metaphysic which is the Atmâ. Udayanacharyya says that the Buddhists allege that Buddhi or the psychic consciousness is Chetana (in itself conscious) and not dependent for its apparent consciousness on the enduring Atma and that hence the followers of this doctrine are called Buddhists. So the Sarvastivada or Kshanikavâda is said to have taught that all is momentary. When a thing is destroyed another identical one is immediately created. In this way the ever changing course of the world seems unchanging like a stream of water in which the water is always changing yet it appears as if the same water is passing through the bed of the river although in fact it is not so. According to the sensationalists (Vijnanavada) what is true is sensation which is momentary. According to the nihilists (Sarvashûnyavâda) the world is like the fleeting objects seen in dream. 4 The Vaisheshika and Nyâya Darshanas which say that Åkâsha, Kâla, Paramânu, Dik and Åtmâ are permanent (Nitya) and the rest are not (Anitya) :

5 See p. 3.

6 It is not necessary to know all this. Whatever be Nitya or Anitya matters not. What does matter is that I can pray

#### IO

In order to measure thy greatness<sup>1</sup> which is Light and Fire<sup>2</sup> Of Thee who art embodied of Fire Virinchi<sup>3</sup> one day went upwards of Thee and Hari<sup>4</sup> downwards (Yet they failed to measure Thee) But oh Girisha<sup>5</sup> When They prayed to Thee with strength of faith and devotion<sup>6</sup> It was then that Thou did'st appear to Them. How then is it possible that service of Thee can be without fruit ?

to Thee from the promptings of a heart full of devotion to Thee. Let the doctors dispute, the course of piety is straight, certain and sure.

I According to past traditions (Purâ kila) as it is said in Sanskrit or in ancient time as we should say, Brahmâ and Vishnu were one day disputing which of the two were the greater. Shiva then to humble their vanity appeared in the form of a fiery Linga which they set out to measure. Their failure to do this made them humble seeing that they, great though they be, were nothing in the presence of the Supreme. 2 One of the Ashtamûrti is fire.

3 Brahmâ. Virinchi comes from the prefix Vi indicating various kinds of beings, *Rach* to make or create and the affix *In* in active voice for He is the aspect of the Trinity (Trimûrti) which creates.

4 Vishnu.

8

5 A name of Shiva from Giri + Sha "mountain-sleeping." He who was greatly attached to his wife. Girîsha is from Giri + Îsha Lord of the Mountain Kailâsa.

6 As J. C. says Shraddhâ (faith) is mental worship (Mânasikasevâ) whilst Bhakti (devotion) is bodily service (Kâyikasevâ) for in it there is also bodily action, such as obeisance, kneeling, the folding of the hands in supplicatory prayer and so forth. True service of Shiva must bring forth the appropriate fruit for the worshipper.

9

#### ΙI

Though the Ten-headed One <sup>1</sup> had with ease conquered the three worlds<sup>2</sup> And destroyed all his enemies therein His arms still itched for war (And fresh worlds to conquer) O Hara ! this was done through unshaken devotion to Thee And the offering of (nine of) his heads to Thy

# Lotus feet

As though they were themselves a row of Lotuses.

When Râvana put forth even against Thine own abode on Kailåsa,<sup>3</sup>

The force of the forest of arms gained through worship of Thee

Thou did'st but slightly move the tip of Thy toe (On which he fell and fell)

And stayed not falling even when he reached the nether worlds.<sup>4</sup>

So true it is that the wicked forget the benefits they have received.

I The Daitya Râva*n*a King of Langkâ who had ten heads and twenty arms and whom with other demonic beings Vishnu in his seventh incarnation as Râma son of Dasharatha King of Ayodhyâ came to destroy.

2 The upper, earthly and nether worlds.

3 Mount Kailâsa the Himâlayan abode and paradise of Shiva.

4 According to old traditions (Purâ kila) Râvana used to go every day to Mount Kailâsa to worship Shiva. He found this however troublesome and thought to save himself this trouble of a daily journey by carrying off the whole mountain to his abode in Langkâ (Ceylon). He began thereupon to pull up the mountain which trembled as he assaulted it. Pârvatî, Shiva's spouse became afraid and embraced Her Husband for safety. Shiva upon this disturbance merely moved his toe and sent Râvana tumbling down through

I 2

Oh Giver of boons ! No matter of wonder is it, That Bâna<sup>1</sup> who has made the three worlds <sup>2</sup> his servant,

Overcame the great dominion of Indra <sup>3</sup> Since he worshiped Thy feet, What prosperity is there not for him, Whose head has bowed to Thee?

Oh three eyed One <sup>4</sup>
Who from mercy to Devas and Asuras
And fearful of the threatening destruction of the universe,
Did'st swallow poison <sup>5</sup>
Doth not its blue stain on Thy throat enhance Thy beauty ?
Yea ! for even a disfigurement is full of grace
In Him who suffers it
When seeking to rid the world of its fears.

space to the nether worlds from which he was subsequently raised by Shiva. Though the strength of Râva a came to him from the Supreme he forgot this through his wicked nature and assaulted the heaven of Shiva.

I Bâna was eldest son of Valirâja the Asura and had a thousand arms and with all weapons battled with Shrî K*rishn*a. Râvana also conquered Indra.

2 See note 2 p. 9.

3 Svarga (heaven) only was the conquest of Indra who was conquered by the conqueror of all the three worlds including Svarloka.

4 Shiva called Tryambaka because He had a third eye in his forehead which is that of wisdom (Jnânachakshu). An esoteric meaning of the term is that He is "the father of the three" that is Brahmâ, Vishnu and Rudra. See my note to Ch. V., verse 210 and p. 3 of Mahânirvâna Tantra.

5 At the churning of the ocean poison issued which Shiva swallowed to save the world. This caused a blue stain on His throat whence He is called Nîlakâ*nth*a.

II

# 15

Even Smara<sup>1</sup> whose world-conquering arrows<sup>2</sup> Are never discharged in vain midst Devas, Asuras<sup>3</sup> and men When taking Thee to be like any other Deva<sup>4</sup> Met with death<sup>5</sup>. It is not good to attack the self-controlled.

1 The God of love Kâma.

2 With his arrows he stirs up passion in men and women.

3 Enemies of the Devas.

4 Though Shiva is greater than any of them.

5 The Asura Taraka excluded all the Devas from heaven. They went to Brahmâ. He said that as the Asura had acquired his greatness through His grace He could not take it upon himself to destroy him. For one does not destroy the tree which one has planted with one's own hand. He however suggested a plan in which the aid of Smara was to be invoked, and that was that Shiva Who was given up to Yoga should be tempted to unite with Pârvatî, of which union a son would be born who would destroy the Asura. Indra asked Kâma to go with his wife Rati and his companion Vasanta (the spring) to Shiva's abode Mount Kailâsa. On their arrival and under the influence of the three Devas the season of Spring appeared on the mountain to the great surprise of the Rishis there. Kâma standing behind a tree shot an arrow at Shiva in Yoga at the moment that His wife Pârvatî was putting flowers in His hand having done the hermitage service for the day. As Her hand touched His, Kâma let fly his shaft of passion. Shiva feeling of a sudden passion and loss of seed wondered what was it that thus distracted Him from His Yoga and looking round saw Kâma behind a tree. In anger His third eye flashed fire which consumed Kâma to ashes. Shiva's seed was thrown into Fire who unable to retain it threw it into Ganga who in turn threw it into a reed forest where Kârtikeya called the Reed-born (Shara-janmâ) was born. He became the leader of the celestial hosts and the Destroyer of the Asura as Brahmâ intended. The hymn points out however that Kâma was wrong in thinking he might play with impunity with Shiva as with any other, for He is the great Deva and the self-controlled. And yet Kâma in part succeeded though at the risk of his own lifeso dangerous it is to tempt the self-controlled.

#### 16

- By the stamping of Thy feet the safety of the earth came in sudden peril,
- By the movement of Thy arms strong like iron rods,

The stars in the ether were scattered,

Lashed by Thy loosened hair the heavens were troubled.1

Verily Thou did'st finely dance, But to trouble the world in order to save it What mystery is this?<sup>2</sup>

I Some Râkshasas having worshipped Brahmâ asked Him to grant them the power to destroy the whole world. Brahmâ half assenting half unwilling bade them wait some other time. The other Devas hearing this became afraid and went and spoke to Shiva. The latter then danced in order to delay the granting of this boon by Brahmâ and to distract the latter and thus to save the world. But his dancing was so mighty that though done to protect the world its very existence was threatened. The meaning of this incident is explained by another. Some Râkshasas went to the territory of a King and began destroying a village there. The King sent his army against them to protect the villagers. But this same army was a trouble to them with its extortions and so forth. But while the army was a trouble to the villagers yet it did good to the kingdom which was threatened by the Râkshasas. Such is the nature of things that it is not possible to do good without some accompanying evil. When we look at the whole sub specie aeternitatis what we thought to be evil when considered as a fact detached from its surroundings is no longer seen to be such when taken as part of a whole which is working for good. So with the dance of Shiva.

2 Vâmaiva vibhutâ. Shiva's Vibhutâ (Lordliness) is Vâmâ (contrary) to what we see in ordinary human actions. The action of the Lord seems full of contradiction as instanced by His troubling the world to save it. See last note.

13

17 By<sup>1</sup> the flowing stream in the skies<sup>2</sup> The white beauty of which is like that of the planets and sea foam And yet seems (as against Thy greatness) a mere drop of water on Thy head3 The world again became an island encircled by a fluid ring<sup>4</sup> By this the divine greatness of Thy body may be gauged.

18 When Thou did'st resolve to consume the three cities<sup>5</sup> The earth was Thy chariot The sun and the moon its wheels Brahmâ the charioteer The Lord of Mountains<sup>6</sup> Thy bow And Vishnu Himself Thy arrow (And yet why was this) for they were but as grass before Thy power ? With such implements Thou wert but pleased to play, Thy Lordliness is not dependent on them.<sup>7</sup>

I Now as J. C. says the greatness of His body is celebrated.

2 The celestial Ganges Mandâkinî the milky way. The same stream is in the heavens Mandâkinî, on earth Gangâ, and in the nether world Bhogavatî.

3 Even the heavenly Ganges but a portion of whose waters were sufficient to surround the world appears as a mere drop on Shiva's head.

4 Rishi Agastya once drank up all the waters of the world which thus became dried. In order to restore the water so taken the water of the Ganges on Shiva's head fell to earth when the oceans re-appeared.

5 Tripura. See p. 2 n. 2 ante.

6 Meru (J. C.)

7 Why do so much to destroy that which is but grass before Thee? No one uses an axe when a finger nail is suffi-

#### 19

Oh Destroyer of Tripura<sup>1</sup> When Hari<sup>2</sup> desired to worship Thy feet with a thousand lotuses But found that one was lacking He plucked out one of His own lotus-like eyes.<sup>3</sup> This devotion of His assumed the form of His beautiful discus<sup>4</sup> Which He is ever ready to wield for the salvation of the three worlds.

When the sacrificial rite is accomplished It is Thou Who givest the fruits thereof to the worshipper When the ritual act is over. How can it have effect without prayer to Thee? Therefore seeing that it is Thou Who art the surety For the fruit of all rites Men repose their faith in Veda And commence all ritual actions with certain hope as to their effects.<sup>5</sup>

cient. He could have done it of His mere wish. The will of God is not dependent on anything. He could have done without them but the play of His will selected them as the instruments of His purpose (J. C.)

I See p. 2 n. 2 ante.

2 Vishnu.

14

- -

3 Vishnu was wont to worship Shiva daily with a thousand lotuses. Finding one day that a lotus was missing He, rather than break His rule of worship, plucked out His own eye to make up the number of a thousand. For this devotion Shiva gave Him the Sudarshana Chakra or Discus which Vishnu always bears. This discus is itself devotion; devotion, as it were, materialised; and this devotion again it is which saves the world and not any mere material instrument. (J. C.)

4 The Sudarshana Chakra, see last note.

5 Here the author refers to the fruit of rites. How can a -Yajna (sacrifice) which is mere action (Yâgastu kriyâ)

#### 2I

Oh Thou Who art the refuge of all<sup>1</sup> Daksha<sup>2</sup> was diligent and expert of action Lord of sacrifices and creatures. The priests of his sacrifice were Rishis<sup>3</sup> And Devas were the masters of the rites<sup>3</sup> Nathless Thou, Who givest fruit to all sacrifices, Didst destroy his<sup>5</sup> For the sacrifice of one, who lacks faith in Thee,

Bears fruit of evil only.

give of itself fruit. It arises, exists and is gone (utpattinasha dharmmayogât anitya): that is, it is not permanent on account of its being connected with coming into existence and dissolution. Moreover the action (Karma) is here and now but the fruit follows at another time, place and region. It is therefore Shiva and not the Karma which produces the fruit (J. C.)

In this way also the Mimângsakas are refuted though they seek to meet the difficulty by saying that ritual Karma produces Apurva which exists up to the time of giving and is the giver of fruit. See ante p. 3 n. 1.

I Here the Hymnist points out that without prayer (Arâdhanâ) to the supreme Purusha all ritual action is futile.

2 Daksha-father-in-law of Shiva who prepared the great sacrifice known as Dakshayajna to which however out of slight to Shiva he did not invite Him. Shiva's spouse Pârvatî hearing Her husband abused by Her father yielded up Her life on which Shiva came and destroyed the sacrifice.

3 Seers such as Bhrigu and others.

3

4 Sadasya : that is the Vidhidarshina or inspector of rites ; generally a Brâhmana, who overlooks the carrying out of the rite by the other priests and sees that everything is faultlessly done. In the present case so magnificient was the sacrifice that in lieu of the ordinary Brâhmanas, Rishis and Devas were the priests and masters of ceremonies respectively.

5 For Daksha carried out his sacrifices in slight of Shiva,

#### 22

# When the Lord of Creatures<sup>1</sup> overcome by sudden desire <sup>2</sup>

For His own daughter<sup>3</sup> So urgently desired to possess her<sup>4</sup> That He changed into a stag As she fled from Him in the form of a hind<sup>5</sup> Thou did'st (in anger) bend Thy bow against Him As He sped in fear to the heavenly spaces ;<sup>6</sup> And Oh Lord the force<sup>7</sup> of Thy hunter's hand

# Has even now not yet released Him.8

#### I Brahmâ.

2 Here, Brahmâ is represented as being subject to the greatest of the passions of His creation but Shiva Whose praise is sung is the self-controlled Who is free of it. Brahmâ is associated with the Rajas Guna which is the cause of desire—the passion of mankind generally is shown in its collective unit, Brahmâ being treated as the Samashti of mankind. Rajo Guna acts by way of passion, and is here displayed in the acts of the Devatâ presiding over it. The incident is referred to in Linga Purâna and in Kâlî Purâna though in the latter with some variance. In the 7th century A. D. Kumârila in his Tantravârtika (p. 189 Trans.) explains the incident symbolically as follows :—

"The word Prajâpati means one who protects all creatures; as such it can be taken as a name of the sun; and it is an ordinary fact that towards the end of night the sun touches the dawn; as the early dawn is brought about by the sun it is spoken of as his daughter; and it is the following of sun after dawn that has been described as Prajâpati running after his daughter."

3 Sandhyâ.

4 Rirâmayishum : indicating the intensity and urgency of His longing.

5 She in fear of Him changed into a hind whereupon not to be thwarted He changed into a stag.

6 According to Mârkandeya Purâna when pierced by an arrow He was changed into a star.

7 Rabhasa when used in the masculine gender means attachment, effort, love ; but in the neuter=force (Byadi Dict). 8 Shiva is represented as holding Parashu (axe), Mriga

#### 23

Oh Destroyer of Tripura<sup>1</sup> Devî saw Him of the flowery bow<sup>2</sup> Burnt to ashes of a sudden before Her very eyes<sup>3</sup> Like, as it were, some mere blade of grass When He thought to accomplish His design by the aid of Her beauty.<sup>4</sup> If even Devî after seeing all this Yet thinks Thee to be uxorious<sup>5</sup> Because Thou and She art each the half of one body.<sup>6</sup> Then indeed must youthful women be deceived<sup>7</sup> Oh Thou Who art self-controlled and the grantor of Blessings.

#### 24

Oh Destroyer of Smara<sup>8</sup> The burning ground is Thy field of play

(deer) and making with the other two hands the Vara and Abhaya Mudrâs. The deer here is Brahmâ as above described. Shiva is thus so powerful that even Brahmâ is under His subjection, and having captured Him, He has not even up to now released Him. The Hunter holds to what He has got. He is the Giver of bad fruits to those who do bad things.

I v. 3 ante p. 2.

2 Kandarpa or Kâma God of love.

3 see p. II.

4 v. ib. His design was to get Shiva to unite with the Devî for the begetting of Kârttikeya. This he thought to do by tempting Shiva with Her womanly beauty. See p. 11.

5 Strainâng. Here the notion that He is uxorious because He has a spouse is refuted.

6 Dehârddhaghatanât : "On account of combination of half a body." Male and female are but halves of one whole as Plato also taught. (See II Ch. of the Kumârasambhavam).

7 If Pârvatî does not understand Shiva's nature how can ordinary woman folk be expected to do so.

8 The God of love v. 15 ante p. 11.

18

Thy companions are Pishâchas<sup>1</sup> Besmeared art Thou with the ashes of the funeral pyre Thy garland is a string of skulls. Let even Thy name and nature appear inauspicious Yet oh Giver of Blessings To them who meditate on Thee they are supremely auspicious<sup>2</sup>

Thou art the great Truth beyond all words On Which the self-controlled deeply meditate<sup>3</sup> Fixing their thought abstracted from all outward things In the manner ordained by Yoga Restraining their breath<sup>4</sup> Their hairs erect (with joy) Their eyes filled with tears of joy<sup>5</sup> Immersed, as it were, in a lake of the nectar of delight.

I Inferior spirits generally of an unclean nature. Shiva befriends all.

2 An ordinary man who is attached to such inauspicious things is blamed. But here His extraordinary character is expressed. Nothing is inauspicious to Îshvara. The worshipper has nothing to do with this. However inauspicious these things appear to him to be, let him remember that Shiva is ever auspicious to those who worship him. (J. C.) It is only to the Jîva bound in separateness that some things are auspicious and others inauspicious to him. All such terms involve relativity. Around the Supreme all things are gathered in their natural order.

3 Here he deals with the Parabrahman Who is the inner Tattva (Antastattvam).

- 4 By Puraka, Rechaka, Kumbhaka.
- 5 Blissful tears as it is commonly said—ânandâshru.

19

#### 26

Thou art Sun, Moon, Air and Fire Water, Ether, Earth and the Sacrificer too<sup>1</sup> By such words did the ancients seek to define and limit Thee<sup>2</sup> But we ourselves do not know that which Thou art not<sup>3</sup>

Oh Giver of Refuge ! The Mantra Om<sup>4</sup> with its three letters A, U & M

I Âtmâ : according to Yogavashishtha Yajamâna is so called.

2 The verse deals with Shiva's eight forms called Ashtamurti. Îshâna (sun), Mahâdeva (moon), Ugra (air), Rudra (fire), Bhava (water), Bhima (ether), Sarvva (earth) and Pashupati (yajamâna the sacrificer here called Átmâ).

3 The ancients (it is here suggested) were unable, as we too are, to conceive the Formless and so conceived of and described Shiva with form as the intelligence must do. But here eight forms only are given. But there is no form which is not His. Brahman is not the forms which are but finite creatures of his infinite power (Shaktî) but is in them as their inmost self (Pratyagâtmâ) and witness (Sâkshî) that is as knower. It is That the object of which (as Shangkara says) is all the forms of knowledge (Sarvve pratyah vishaye bhavanti yasya) which is the Knower in all cognitions and the Seer in them all as the power of consciousness in itself (chichchakti svarûpa mâtrah). Objects (Rûpa) and ideas of objects (Nâma) are the constituents of our differentiated knowledge which is underlain by the undifferenced Blissful consciousness which is true Being or Shiva Himself.

4 Here he speaks of the great mantra Om, which is comprised of the letters A and U and M; the first two coalescing by Sandhi into O. Its greatness exists both in its wholeness (Om) and the parts which constitute it (Samastavyastatayâ). It is the mystic (Guhya) syllable of which Manu says that he who knows its sense knows the Veda (xi, 266). Within it as

Describes Thee collectively and in each its parts<sup>1</sup> It signifieth The three Vedas<sup>2</sup> The three worlds<sup>3</sup> The three states of consciousness<sup>4</sup> The three Devas<sup>5</sup> And the (transcending) fourth state<sup>6</sup> which is Thine.

the first and last is all sound and from it proceed all the seed-

mantras (Vijas) of the Tantra. The Pranava (word of praise) or Om stands for the Brahman and the Vija Mantras for the various Sagunarûpa or forms with attributes of the different Devatâs.

I See last note.

2 A=Rik; U=Yajus; M=Sâma In this verse the triads of Om are alone referred to but there are Tetrads, Pentads etc. See my Introduction Prapanchasâra Tantra.

3 A=Svarga; U=Marttya; M=Pâtâla. In the first or Heaven are the Devas in whom the Sattva guna which as the Sângkhyatattva Kaumudi says is "light (*i.e.* not heavy) manifestation and desired" (Sattvâng laghu prakâshakamishtam). All happiness, kindness well being are the effects of this Guna. In the second or mortal world there are the contraries righteousness (Dharmma) and unrighteousness (Adharmma for men are dharmmâdharmmayukta): virtue (Pûnya) and sin (Pâpa) for Rajas guna here predominates; and from the third or nether world the gates of which are protected by serpents issue the Asuras and other manifestations of the dark

Tamoguna.

4 Waking (Jâgrat), dreaming (Svapna) and dreamless sieep (Sushupti). See Introduction to my "Six Centres and the Serpent Power." Consciousness itself is Being which is permanent without states; but there appear to be states owing to the reflection of consciousness on the associated unconscious ehanging forms.

5  $A = Brahm\hat{a}$ ; U = Vishnu; M = Rudra.

6 Turîya derived from Chatur (four) and Chha which the Vedântasâra defines to be Brâhman without Upâdhi (Yadanupahitang chaitanyam tat turiyam iti uchyate) and which as Shruti says, is Shântam (peace) Shivam (good) Advaitam (non-

# Encompassed with most subtle Sound<sup>1</sup>

#### 28

Bhava, Sarvva, Rudra, Pashupati Ugra, Mahâdeva, Bhima, Ishâna<sup>2</sup> Each of these names do the Devas desire to hear To these precious names do I too offer my salutation

Reverence<sup>3</sup> to Thee Who art near (to those who serve Thee)<sup>4</sup> And yet art far (from those who are heedless of Thee)<sup>5</sup> Reverence to Thee Oh Destroyer of Smara<sup>6</sup>

quality) and as Sâyana says the deliverer (Târaka). Brâhman is Trayi that is has a threefold aspect, in the three Devas, with their three Gunas Rajas, Sattva, Tamas. This aspect is represented by each of the three letters of which the Mantra is composed. But the supreme unconditioned fourth state both includes and transcends all. It is the indescribable Turîyam Tejas which the whole Mantra indicates.

I The supreme subject matter (Pratipâdyam) of the Mantra is environed by subtle "Sound" (Sukshmanâda) its emanating activities. None can approach thereto save through a knowledge of Vindu, Nâda etc. See my work last cited.

2 See v. 26 ante notes ; that is Shiva in His eight forms as water, earth, fire, the sacrificer, air, moon, ether and sun.

3 The verse now deals as J. C. says with His apparently contradictory aspects though He is the one unchanging unity in all.

4 Also as J. C. says because He is our inner Âtmâ and ever guides, counsels and protects us.

5 Or because He is unperceivable beyond mind and speech (J. C.)

6 V. 15 ante p. 11.

Who art both the minutest of the minute<sup>1</sup> And yet the greatest of the great<sup>2</sup> Reverence to Thee Oh Three-Eyed One<sup>3</sup> Who art ancient<sup>4</sup> And yet very youthful<sup>5</sup> Reverence to Thee Who art all things And art yet beyond all things<sup>6</sup>

I The Brahman is not bound by and transcends all forms whether gross or subtle. The form or non-self is determined and must of necessity remain such as it is serving the same purpose at all times and under all circumstances. But Consciousness or the Self is free to lend at Its choice relative existence to all or any as the objects of Its knowledge. The Jîva is bound by the form in so far as he identifies himself with it. The Knower being free of such error can assume any form great or small equally because they do not affect the knowing. Therefore is Brahman called the greatest of the great, and the smallest of the small because He is completely free to take any form such, as here, the atomic (the paramânu). 2 His body is huge manifesting in the great mountains and waters, the earth, the universes and the infinite spaces in which they revolve (J. C.). As Upanishad says Anoraniyân mahato mahîyân "more minute than the atom ; greatest of the great."

3 For He has the third or central eye of wisdom (Jnânachakshu or because He is Father of the Three (Trimurti).

4 He was before all things (J. C.) the "Ancient of Days."

5 For He knows not old age and infirmity, but is ever fully strong and capable of all work (J. C.).

6 Visible and invisible. He is not only immanent in the worlds, but transcends them. It cannot be too often repeated that Indian doctrine is not pantheistic in the ordinarily understood western meaning of that term. Brahman in Itself (Svarûpa) is not the form though It exists both *realiter* and *effective* in it but is as Shangkara says "the infinite peace, the undual Bhuma apart from all name and form." It is as the verse says beyond all things that is beyond all categories of time space and causality and is the "Absolute" only in the sense of a perfectly unrelated and independent self-identity and not in the Hegelian sense of the highest concrete or monadic synthesis of unity in difference.

#### 30

Reverence and again reverence to Bhava<sup>1</sup> Who with the active quality<sup>2</sup> creates the universe Reverence and again reverence to Mrida<sup>3</sup> Who with the quality of manifestation<sup>2</sup> (preserves and) gives happiness to men Reverence and again reverence to Hara<sup>4</sup> Who with the quality which veils<sup>2</sup> destroys the universe Reverence and again reverence to Shiva

Beyond all qualities in His glittering Abode.<sup>5</sup>

How great<sup>6</sup> is the difference between my mind Capable of but little understanding And subject to sorrows And Thine everlasting glory Which surpasses all attributes Yet fearful as I am my devotion has encouraged me To offer to Thee Oh Giver of Blessings This garland of words at Thy feet<sup>7</sup>

I Here the Supreme Shiva in His aspect as the creator Brahmâ.

2 Rajoguna, Sattvaguna, Tamoguna, lit. "with the aid chiefly of the Rajoguna" and so with the others. The three Gunas co-exist but one or other predominate according as the function is creation, maintenance, or destruction respectively in which case Rajas, Sattva, and Tamas have predominant operation.

3 The Supreme Shiva in His aspect as Vishnu: the Vishnurûpa because he pleases and protects all.

4 The Supreme Shiva in His aspect as the Destroyer Rudra. 5 Previously he has dealt with the Trigunâtmakam or Saguna Brahma and now he salutes Shiva as the Supreme beyond all Gunas (Nirguna) that is as It exists in Itself and before the creation of the worlds composed of the Gunas which are the manifestation of its Power (Shakti).

6 Here the Hymnist expresses his humility (J.C.)

7 The words of the Hymn are compared to an offering of flowers.



<sup>31</sup> 

#### 32

Oh Lord!<sup>1</sup> if the Giver of Happiness<sup>2</sup> Were to write for all time With a pen made from a branch of the best of all celestial trees<sup>3</sup> Using the whole earth as Her leaf<sup>4</sup> With a black mass of ink As wide as the great ocean Still would it be impossible to express The fullness of Thy attributes

24

33

He whose teeth are like flowers<sup>5</sup> The Chief of the Gandharvas<sup>6</sup> Servant of the Deva of Devas<sup>7</sup> crested with the crescent moon Having lost his greatness through Mahâdeva's wrath<sup>8</sup> Has made this best of hymns in praise of the greatness of Shiva.

I In this celebrated verse he sums up what has hitherto been said as to Shiva's greatness.

2 Shâradâ that is Sarasvatî Goddess of wisdom and learning; for not wealth but knowledge gives happiness.

3 These are Mandâra, Parijâtâ, Santâna, Harichandana Kalpavriksha. According to J. C. Parijâtâ is here meant

4 Patram : as we should say, with anachronism, paper.

5 Kushumadashana or Pushpadanta the author of the Hymn whose teeth are compared to jasmin petals.

6 Devayoni who according to the Vishnu Purana were sons of Brahmâ "born imbibing melody" celestial musicians and choristers who play and sing at the banquets of the Devas belonging together with the Apsaras their wives to Indra's heaven.

- 7 The "great Deva" a title of Shiva.
- 8 See ante introduction.

#### MAHIMNASTAVA.

25

He<sup>1</sup> who having worshipped the Lord of Devas<sup>2</sup> The Giver both of heaven and liberation<sup>3</sup> With mind intent and folded palms reads this hymn Will himself be worshipped by Kinnaras<sup>4</sup> And go to Shiva. This unfailing<sup>5</sup> hymn has been made by Push-

padanta

#### 35 With him<sup>6</sup> who reads this hymn Which has issued from the lotus mouth of Pushpadanta

And which is the remover of all sins With him who learns it by heart Or keeps it in his house<sup>7</sup> Mahesha Lord of Creatures is pleased.

#### (Here ends the Mahimnastava).

I Here commences the Phalashloka which follows all hymns and specifies the reward which is to be got by its recitation.

2 Shiva.

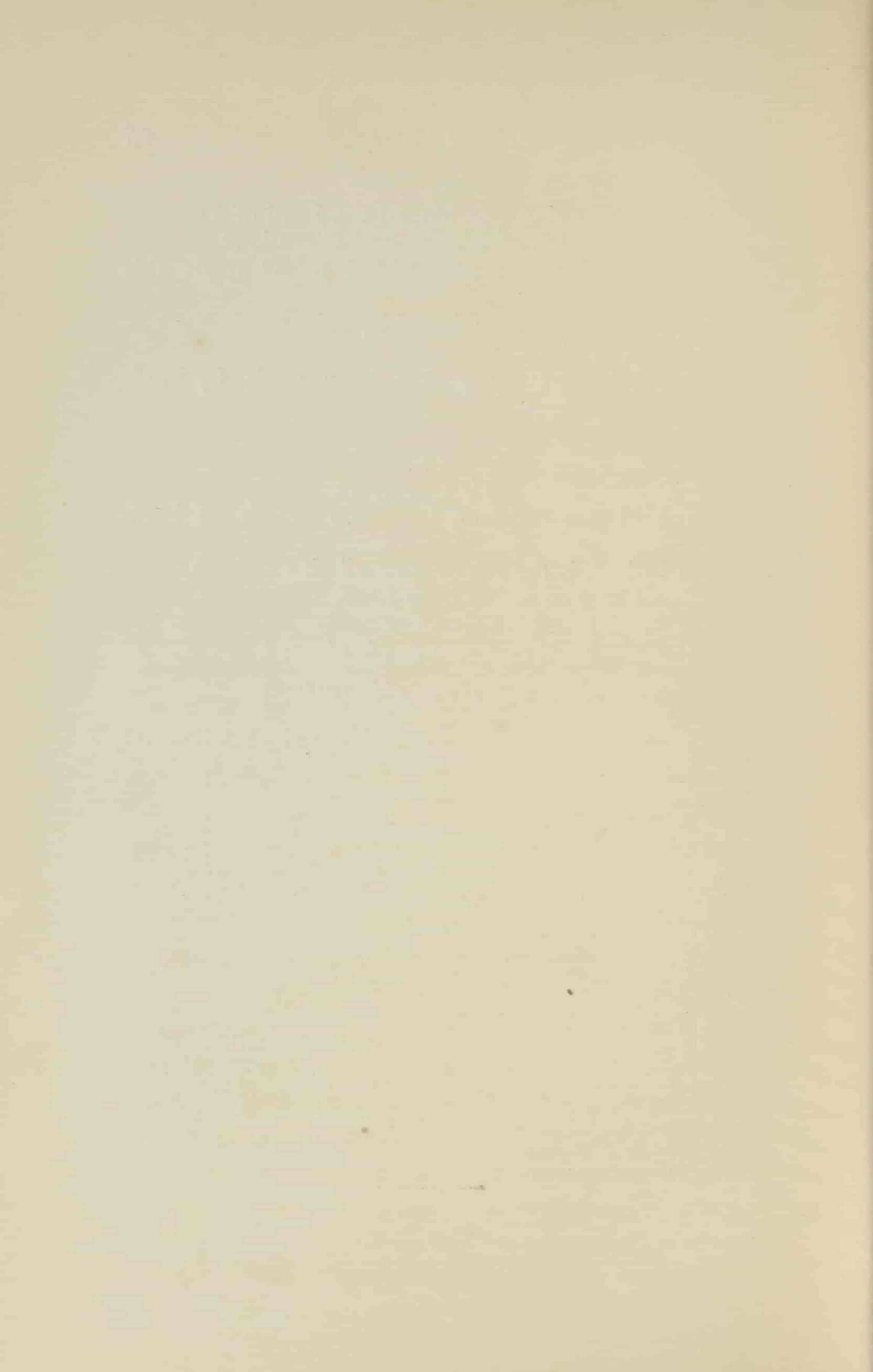
3 Svarga; that is heavenly enjoyment which is yet transient and Moksha or liberation which is beyond the sphere of enjoyment and which endures. God gives both as also earthly bliss which is a faint reflection of the glorious Bhûma or Divine Bliss which is His nature.

4 Spirits (Devayoni) of that name.

5 That is in reaching its object. It is always fruitful and efficacious.

6 This verse occurs in the Ms. I have used.

7 Stotrenagrihasthitena. It is a good thing to have sacred books in one's house even if they are not read. For this possession leads to their being read by the owner or others and the work is thus preserved. So it is said "be who has books in his house becomes a pandif (learned man)" Granthî bhavati panditah.

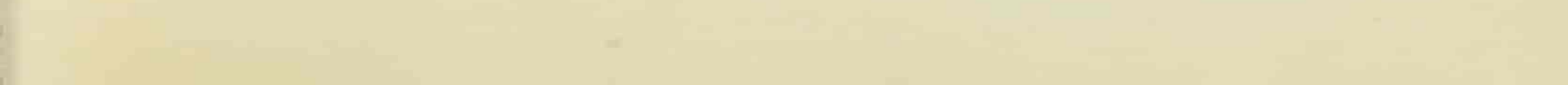


# महिनः स्तोचम् ।

महिन्नः पारन्ते परमविदुषो यद्यसटशो सुतिर्न्न च्चादीनामपि तदवसन्नास्त्वयि गिरः । त्रयावाच्यः सर्व्वः स्तमतिपरिणामावधि ग्टणन् ममाप्येष स्तोवे हर निरपवादः परिकरः ॥१॥

पुरा किल कार्य्या पुण्यदत्तनामगन्धव्वराजो राजोद्यानेषु नर्क्त प्रतिदिनमेव पुण्याख्यपहरति उद्यानपालास्तु प्रात: प्रात: पुण्याख्यलभमाना राजभौता मन:पौड़ामनुभवन्तो गगनचरेण पुण्याख्य-पच्चियन्ते इति गणितशास्त्रविशारदद्वारा निर्णीय उद्यानेषु विश्वेश्वरनिर्म्साल्यानि विचिन्नवन्त: । म तानि पद्मां स्पृष्टा खेचरत्वादिनिजमहिमहीनतया विधुर उद्यानेषु स्थित: उद्यानपालैस्तु दृष्टो विश्वेश्वरालयं संगोप्य नीत: तन्महिमानञ्च स्वयमजानन् कथ' सूयात् इति प्रतिकारेण सवाधिकारि-तामात्मन: प्रकाश्यन् स्तौति । महिम्न इति । हे हर ते तव महिम्नो महत्त्वस्य परं दुर्ज्ञानविषयभिन्नं पारं पर्ध्यवसानं अविदुष: अजानतो जनस्य स्तुतिर्यदि लयि असदृश्री अयोग्या अनुचितेति यावत् ।

तत् तदा ब्रह्मादीनामपि गिरो वाचस्त्वय्यवसन्ना अयोग्या भवन्तु तेषामपि लन्महिमपाराज्ञानि-लात्। अघ यद्यापि सर्व्वेषामेव महिमपाराज्ञानिलं तथापि सलानुरूपं प्रयाणं विह्नगस्थेति सामर्थ्यानुरूपं यथा गरूड़स्य गतिस्तथा न चटकस्थेति किं चटको न गच्छतीति-न्यायार्थमंवादेन संवेँषामेव स्तवाविकारिलं प्रदर्श्वं आत्मनो दर्शयति। अधिति। अध्यश्वन्दो यदर्थे अव्ययलात्। यदि स्तमतिपरिणामावधि स्ववुद्धिपरिपाकपर्य्यन्तं यथा स्थात् तथा ग्टणन् अर्थात् लां स्तुवन् सर्वी जनो अवाच्योऽनिन्द्यो भवति तदा ममापि स्तोवे स्तवविषये एष परिकर आरम्भ: निरपवाद: अपवादयून्यो भवतु। ममापि स्वमतिपरिणामावधिल्वेन स्तावकत्वात्। अवपूर्व्वसदधातोरवसादवत्तिल्वे नैवायोग्यवत्तिल्यसवसादस्य क्रियायां अयोग्यलात्। वाच्य शक्ये च निन्देर च वाच्य: स्यादचनेऽपिचेति मञ्जरी। आरम्भे च समूहे च भवेत् परिकर: पुमान्। सामग्यां परिलोके च सम्भूमे सज्जनेऽपि चेति व्याड़ि:॥१॥



#### महिनः स्तोतम् ।

2

त्रतीतः पन्यानं तव च महिमा वाङ्मनसयो-रतद्वग्राव्टच्या यञ्चकितमभिधत्ते युतिरपि। स कस्य स्तोतव्यः कतिविधगुणः कस्य विषयः पदे लर्व्वाचीने पतति न मनः कस्य न वचः॥२॥ मधुस्फीता वाचः परममस्तं निर्म्धितवत-स्तव ब्रह्मन् किस्बागपि सुरगुरोर्व्विस्मयपदम् ।

# मम त्वेतां वाणीं गुणकथनपुखोन भवतः पुनामोत्यर्थेऽस्मिन् पुरमथन वुद्धिर्व्यवसिता ॥३॥

अय लन्महिमपारविषये ब्रह्मादीनामपि कथमज्ञानिलमित्याह- अतीत इत्यादि। चकारो यसादय । यसात् तव महिमा वाझनसयो: पन्थानं अतीत: अतिकान्तवान् वाझनसयोर-विषय इति यावत्। गत्यर्थात् कर्त्तरिक्त:। वाद्यनसयोगिति धेन्वनड्हादिलात्। अतो-वाद्यनोज्ञानाधीनानां ब्रह्मादीनां लन्महिमा ज्ञानगोचरो न भवतीति भाव: । अय यदि महिमा ज्ञानगोचरो न भवेत् तदा वेदेन कथमभिहित इत्याह अतदित्यादि। यं महिमानं अतिरपि वेदोऽपि अतदाावत्ता ब्रह्मभिन्नभेदेन घटपटादिरूपेण वाद्यनीविषयेण चकिरं सभयं यथा स्वात्तथा अभिधत्ते कथयति ब्रह्मभिव्नभेदलेन कथितं अत: सभयमित्यर्थ:। तच्छव्देन ब्रह्माभिधीयते। तथाच गीतायां। "अोम्तत्सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्तिविधः सृतः। ब्राह्मणस्तेन वेदाय यज्ञाय विहिताः पुरा" इति । न तत् अतत् ब्रह्मभिन्नम् । तस्य व्यावत्त्या भेईनेत्यर्थ: । यदाह अति:-- "अय निष्कलो निरञ्जनो निर्भेचोऽयस्यायं प्रपञ्चो महिमा सर्व्वाधेयत्वेनानुसन्धेय" इति। यदा अतद्यावच्या न विदाने तस्य महिस्रो व्याहनभेंदो यत्र एताइशेन प्रपञ्चखरूपेण अभिधत्ते । सर्व्वेषां लन्महिमलाद्या-वत्तिग्रन्थता। अतो यं महिमानं वेदोऽपि चकितमभिधत्ते स महिमा कस्य स्रोतव्य: अनिर्व्वचनीय लात कस्यापि नैत्यर्थ: । अय सगुणले नैव निर्वचनीयलमिति चेदाह स कतिविधगुण: कतिविधा: किंधर्मावच्छिन्ना गुणा यस तस निरूपयितुमण्कालात् अनिर्वचनीयलमिति । अय प्रपञ्च खरूपेणेव निरुचतामित्याह कस्य विषय: कस्य प्रमाणस्य गोचर: न कस्यापि प्रत्यचादिप्रमाणाविषयत्वे ना-निर्वचनीय इति भाव: । अध यदि कस्यापि प्रमाणस्य गोचरो न भवेत् कथ' तदा स्तवारमः क्रियते ब्रत्याह पई लिति। अर्व्वाचीने ५ई चन्द्र शेखरादिरूपे साकारे कस्य मनो न पतति कस्य वची न पतति साकारस्य वस्तुन: सञ्जेषामेव वाद्यनोविषयत्वात् साकारमेव स्तौमीति भाव: ॥२॥ त्रय यद्यपि शिव: साकारावस्थायां स्तुतिविषयस्तथाप्याश्चर्थस्तुतिस्तुतश्चेन्द्रङ्गलदस्तव ब्रह्मा-

### जगनायचन्नवर्त्तिविरचितटोकासमेतम्।

तवैश्वयं यत्तज्जगदुदयरचाप्रलयक-चयोवस्तु व्यस्तं तिरुषु गुणभिन्नासु तनुषु । त्रभव्यानामस्मिन् वरद रमणोयामरमणीं विच्चन्तुं व्याक्रोग्रीं विदधत इच्चेके ज धिय: ॥४॥

दीनामपि स्तुतिर्न तस्यायर्थकारिणी किमन्येषामिति प्रतिपादयति । मध्विति । हे ब्रह्मन् हे शिव सुरगुरोई हस्पतेवांक् वाणी मधुस्क्रीता माध्वीकवन्मघुराऽपि तव किं विस्पयपदं आयर्थ्यस्थानं अपितु नैव । यतस्तव कीट्टशस्य वाची वाक्यतः परमं उत्क्रष्टं अस्ततं पीयुषं निर्म्मातवतः निर्म्माण-कर्त्तुः । यस्य वाणी उत्क्रष्टा अस्ततिर्म्माणकारणीभुता तस्य तु कयं मधुरवन्मधुरा वागायर्थ्यपदं भविष्यतीति भावः । मधुनः पीयूषस्य उत्क्रष्टास्वादजनकत्वादिति भावः । अथ तर्हि यस्य ब्रहस्पते-रपि वाक् नायर्थ्यपदं तस्य स्तवे ततोऽपि न्यूंनो भवान् कथं प्रवर्त्तते इत्युपहासं जिहीर्षुः स्वकरण-कारणमाह मर्मति । हे पुरमथन हे पुरारे भवतो गुणकथनपुर्खेन भवटगुणकीर्त्तनजन्यपुर्खेन मम एतां वाणीं गुणहपां पुनामि पवितं करोमि इति बत्वा अस्मिन्नधे स्वकरणे मम वुद्धिर्थवस्तिता व्यवसायिनी उद्युक्ता इत्यर्थः । अतएव हि रूवे प्रवर्त्ते इतिभावः । मधु माध्वीकमद्ययोरित्यमरः । स्क्रीतं प्रफुन्ने मधुरे प्रस्फुटे च नपुं सक्रमिति त्याङिः । पीयूषमस्टतं सुधेति विस्पयोद्रूतमायर्थ-मित्यष्यमरः ॥३॥

₹

हे वरद हे शिव इह तु भुवने तव यदेश्वयं प्रभुत्वं जगतां सृष्टिस्थितिप्रलयकारिक्ष्पं तदिहनुं निरमितुं एके जड़धिय: जड़वुद्वय: नास्तिकमीमां मका व्याक्रीशों विप्रतिपत्तिं विदधते कुर्व्वनि । अये श्वयंस्य विद्यमानत्वे किं प्रमाणमित्याह ऐश्वर्य्य कीट्टश वयीवस्तु वेदघयप्रति-पाद्यम् । अय एकस्य ऐश्वर्य्यस्य मृष्टिस्थितिप्रलयानां सम्बन्धे कर्नृत्वं कथमित्याह – पुन: कीट्टश गुणै: सत्त्वरजस्तमीभिर्भिन्नामु भेदं गतामु तिस्धु तनुषु शरीरेषु ब्रह्मविणुशिवरूपामु व्यसं विभक्तम् । गुणभेदाच्छरीरभेदसक्वेदे ऐश्वर्य्यस्य पि भेदो लच्द्यते न तु वास्तव इतिभाव: । अतो ब्रह्मविणुशिवश्ररीरेण जगतां स्टुष्टिस्थितिप्रलयकारित्वे न वेदवयप्रतिपाद्यैश्वर्य्यनिरामका नास्तिका जड़धिय एव । अर्थं ताट्टशी त्याक्रीश्री सर्वभनोरज्ञिनी न इति प्रतिपादयन्नाह व्याक्रीशों कीट्टशीं अस्मिन् ऐश्वर्थ्यविषयि अभव्यानां अज्ञानिनां रमणीयां सनोरज्ञिनौं परमार्थतस्तु अरमणीं कुत्सिताम् । यदा अस्मिन् ब्रह्मादिश्वरीरे अभध्यानां अत्तयतानां इत्यरस्य सूत्तिं न सन्यन्ते अतस्तिषां ब्रह्मादिश्ररीरद्वारा जगटुदयादिकार्थ्वेक्ष्यौं व्याक्रीशौ रमणौयैव परमार्थतो वेदप्रतिपाद्यत्वातृ सा अरमणौया इत्यर्थ: । स्तियास्रक् सामयजुषौ इति

#### महिन्नः स्तोतम्।

8

# किमोइ: किङ्गाय: स खलु किमुपायस्त्रिभुवनं किमाधारो धाता स्टजति किमुपादान इति च। उपतक्यें खर्य्य लय्यनवसरदुस्थो इतधिय: कुतर्कोऽयं कांश्विन्मुखरयति मोहाय जगत: ॥५॥

वेदास्त्रयस्त्वयी इत्यमर: । वस्तु अर्थ: स एव प्रतिपाद्यम् । गुणा: सत्व' रजस्तम इत्यमर: । आकोशी प्रतिपत्ति: स्वादाकोश: कोधजच्चते ॥४॥

ऐश्वर्ध्यप्रतिपन्नानां मतसुपन्यस्व विप्रतिपत्तिप्रकारं दर्श्यन् तामेव निरस्यन् स्तौति किमीह इति। ई हर अयं कुतर्कः कुत्सितः पूर्व्वपत्तः कांश्वित् इतधियो मायया विनष्टवुद्वीन् वेद-विरुद्धवादिनो मीमांसकादीन् सुखरयति वाचालं करोति तत् पुनर्जगतो मोहाय न्यान्यत् फलं तं कुतर्कमेव निरासयति यत: कुतर्क: अतर्क्य अतर्कणीयं ऐश्वर्थ्यं यस्य तादृशि अपरिच्छेदा-विभवे लयि अनवसरेण निरवकाणतया वाधित: इति हेतुगर्भविशेषणम्। यतस्वयि कुतकों नावतिष्ठते अतो जगन्मो हनमातं तस्य फलं नान्यदिति भाव: । कुतर्क मेवाह किमीह इति । लल् उपहाखाय विदविरुद्धवादिनो जना: वेदार्थपरिनिधितान् प्रति कुतर्काभासेन उपहसन्ति। इष्टसाधनज्ञानश्रीरनिमित्तकारणाधारसमवायिकारएङ्पसामग्रीकलापम् एव मृष्टि-त्रय कर्त्तुल' तच तव स धाता सृष्टिकर्त्ता किमीइ: सन् विभुवन' स्जति का ईहा इष्ट' यस तस किसिष्टं किञ्चिद्पि न इष्टाभावात् इष्टसाधनज्ञानाभावेन प्रवत्तेरभावात् कथ' सृजतीति कुतर्कः । तथा कः कायोऽस्थेति कि'कायः सन् छजति प्रलयमङ्गीकुर्वतां भवतां परमाणुमाचावण्टितया स्रष्टे: प्राक चुगी कस्यापि श्रीरस्याभावात् श्रीरसहकारिस्टष्टिकर्त्त्वं वाधितमेवेतिभाव:। तथा क उपायो निमित्तकार गमस यथा घटकर्त्तुः कुलालस दर्खचकाद्यपायः तथा सृष्टेः पूर्व्वं किञ्चिदपि निसित्तकारणं नासीति कयं सजतीति। यत् पुनः परमाणवीऽवणिष्टास्तेऽपि न कारणानि परमाणूनां कारणलानङ्गीकारात् अभ्युपगमेऽपि निमित्तल' नास्ते,वैति समवायिलात् । तथा क आधारो यस किमाधार: यथा मर्कटादीनां स्वनालकर्त्त्वे त्रणाद्याधारस कुलालानां घटकर्त्तुत्वे त्रणद्याधारस्य सहकारिता तथा स्टेश्टः प्राक् कस्यापि वस्तुनः स्थित्यभावेनाधारस्याभावात् अनाधारस्य धातुः कथमाधारसहकारि सृष्टिकर्त्त्वं सम्भवतीति भावः। अथ किसुपादानं समवायिकारणं यस्य यथा कपालादिकं घटस्य तथा रुष्टे: प्राग्वस्तु नास्तीति किं समवायिकारणं भवेत् अतरूदभावात् कथ' सृष्टिरिति भाव:। परमाणूनां कारणत्वमङ्गीक्तत्येदमुक्तं। वस्तुत ईष्टसाधनसामगी ईश्वरस सष्टिकर्त्त्वे सहकारिणी तस्य पुनरतर्क नीयत्वाज्ञ इधियामेव कुतर्कः न तु ज्ञानिनां। एतदेव ईश्वरस्वेश्वरत्व' इष्टादिसामग्रीमन्तरेणापि सृष्टिकर्त्तत्वमिति ध्वेयम् ॥ ॥

#### जगनायचन्नवक्तिविरचितटोकासमेतम् ।

y

यजनमानो लोकाः किमवयववन्तोऽपि जगता मधिष्ठातारं किं भवविधिरनादृत्य भवति । यनोग्रो वा कुर्य्याज्जवनजनने कः परिकरं यतो मन्दास्त्वां प्रत्यमरवर संग्रेरत इमे ॥६॥ तयी साङ्घंत्र योगः पग्रुपतिमतं वैष्णवर्मिति प्रभिन्ने प्रस्थाने परमिदमदः पर्थ्यमितिं च ।

इत्यं प्रतिक्रूलतर्कं निरस्य ईश्वरसाधकानुमानप्रकारं दर्श्यन् सौति अजन्मान इति । है अमरवर है अमरयेष्ठ अवयववन्नोऽपि सावयवादयोऽपि लोका: चित्यादय: किमजन्मान: किं जन्महीना: अपि तु जन्मा एव सावयवतात् न हि जन्मव्यतिरेकौ सावयवोऽस्ति निराकारस्यैवाजन्य-लात् तेन सावयवत्वेन चित्यादेर्जन्यत्वमनुमितं इति भाव: । एवं जन्मत्वे नानुमीयमानानां जगतां भवविधिर्जन्मविधानं किमधिष्ठातारं कत्तीरं अनाटत्य अनपेत्त्य भवति अपितु नैव । तथाच वाश्विष्ठे 'कार्थ्यं सकर्त्तृक' ग्रेयम्" इति । अय चित्यादय: सावयवा जन्मा: सकर्त्तृकाय सन्तु । ततेथरस्य कर्त्तृत्वे किं मानमिति निरस्यति अनीश्च इति । अनीश्च: ईश्वरादन्य: को जन: सुवनजनने विश्वोत्पत्तौ परिकरं आरम्भं कुर्यात् कोऽपि नेत्यर्थ: । भूतभविष्यदर्त्तमानानभिज्ञाना-भौथरभिन्नानां विचितचतुर्दश्मसुवनरचनासमर्थानां सुवनजननारमोऽसम्भव एव । अत: हे सर्व्वज्ञ त्वमैव रचयसीति यतस्ते मन्दा मोहयुक्ता अतस्तां प्रति संश्रेरते अस्ति नास्तीति संश्यं कुर्व्वते । संपूर्व्वशीधातो: संशयवत्तित्वमनेकार्थतात् । श्रेतिरित्तेरादि: । लोकस्तु सुवने

जने इत्यमर:। भवो जन्मनि संसारे प्रकाशे चोइवो मत इति आरमे च समूहे च भवेत् परिकर: पुमान् इति च व्याड़ि: ॥ इ॥

एवं भगवदिसुखान् निरस्य सर्वेषामेव प्रस्थानानां भगवत्येव साचात् परम्परया च तात्पर्थं प्रकाश्य स्तौति चयौति । अधेअरप्राप्तिसाधने नानावर्त्भ वर्चते । तव चयौ चयो वेदा धर्म्मब्रह्म-प्रतिपादकापौरूषेयप्रमाणवाक्यं वेद: स एव ऋग्यजु:सामभेदेन तयौ उच्चते । तेषां सते ध्यान-सात्वेणैव ईअदरो गस्य: । तथा च युति: । "चिन्मातं चिन्तनापेचि कार्थ्य कर्म्मानुयोगत:"इति । चिन्मातं ब्रह्म चिन्तनापेचि ध्यानप्राप्यं कार्य्यं जन्यं श्ररीरि कर्म्मानुयोगत: यागाद्यनुष्ठानेन गस्यम् । यथा युत्यन्तरम् । "न कर्म्मणा न प्रजया न धनेनैके न त्यागेनाम्टतत्वभानग्रः" । अवेश्वरध्यानमेव-चानं जनयति ततो सोच: । अन्यत्तु सांख्यं कपिलोक्तशास्तं तन्मते तत्वज्ञानमेव यावत् कर्म्म नाश्ययति तत एव ईश्वरो गस्य: । तथाच गीतायां "ज्ञानाग्रि: सर्व्वकर्म्माणि भस्मसात् कुरुतेऽर्ज्युन"।

#### महिन्नः स्तोलम्।

Ę

रुचीनां वैचित्रग्राहजुकुटिलनानापथजुषां तृणामिको गम्यस्वमसि पयसामर्णव इव ॥७॥ महोचः खट्वाङ्गं परशुरजिनं भस्म फणिनः कपाल च्वेतीयत्तव वरद तन्वोपकरणम् । सुरास्तान्ताम्हिं दर्धति तु भवद्भ्यूप्रणिह्तितां न हि स्वात्मारामं विषयम्टगढण्णा म्वमयति ॥८॥

"चीयन्ते चास कर्माणि तसिन् दृष्टेपरात्मनि''। तव हि यागादिसाध्यंतलज्ञानमेव मोचकारणं तथाच कापिले। "कर्मशा जन्यते ज्ञानं ज्ञानतो मोच्साधनं। तदेव ब्रह्मगमनं कर्म्मयोगेन वर्त्स ना" । अन्यत्त् योगोऽध्यात्मशास्त्रं तन्मते भोगेन यावत् कर्म्म चीयते तत: खतन्वेणैव तत्वज्ञान-सुत्पद्यते ततो मोच्:। तथाच वाशिष्ठे। ''मा भुक्तं चौयते कर्म कल्पकोटिश्तेरपि। अवश्यमेव भोत्तव्यं क्वतं कर्म गुभागुभम्। भोगान्ते जायते ज्ञानं खतसत्तो विसुञ्चति। तसात् कर्म न कुर्व्वीत मोचार्थी मोचवाधनम्'। अन्यत्त पगुपतिमतं शास्त्रं पागुपतं भगवता पगुपतिना पगुपाशविमोत्त्रणाय "अधात: पागुपतं योगविधिं व्याख्यास्याम" इत्यादि। पग्रपाशादिपञ्चकान्वितपञ्चाध्यायविरचितम्। एतनाते तत्त्वज्ञानमेव मोच: न तु कार्यकारण-सम्बन्धः। तदेव मह्तेश्वर इति तत्त्वज्ञानमोच्त्रेश्वरनामभेदलं प्रतिपादितम्। तथाचोक्तम्। "व्याचष्टी तारक' ज्ञानं खयं देवो महिश्वर:। ततेव ब्रह्म विज्ञेयं न च कारणकार्थ्यता"। एतनाते ज्ञानिनां नारदादीनां जीवनात्तत्वं साध्। अन्यत्त् वैश्ववं विश्वना प्रणीतं हयशीर्घ-पञ्चरावादि तन्मते यागादिसाच्य एव मोच: । तथाच । "आक्रूचोर्मुत्तिमार्गं कर्म कारणसुचते यागारुढ्स तस्वैव साचान्मोचो भवेत् खयं'' इति । एवं प्रकारेण प्रस्थाने दर्शने मते प्रभिन्ने सति एको वदति इदं परं एको वदति अदः पथ्यम् इति रुचीनां वैचित्रात् इच्छाविशेषणां नानाप्रकारत्वात् ऋजुकुटिजनानापयजुषां समानवक्रपथवर्त्तिनां नृणां साचात् परम्परया च लमेव-णको गम्य: वेदवाच्यानुग्टहीतमननरूपपथवर्त्ती साचात् अन्यपथवर्त्ती परम्परया लभते इत्येव-विषयविभागः। यथा पयसां जलानां अर्णवः ससुद्रः। यथा च्छजुपधजुषां गङ्गादिजलानां साचादर्णवो गम्य:। कुटिलपथजुषां यसुनासरखतीजलानां गङ्गादिप्रवेशदारा परम्परया ससुद्रो गम्यस्तचिति भाव: ॥ ७॥

एवं सर्व्वशास्त्रसमातनिराकारावस्थं संस्तुत्य भगवत: परमेश्वरस्य साकारावस्थां प्रतिपादयन् सौति महोच इति। ई वरद महोचो हद्दहष: खट्राङ्गं चितिकाष्ठं परग्र: कुठार: अजिनं

# जगनायचन्नवर्त्तिविरचितटोकासमेतम् ।

3

धुवं कश्चित् सर्व्वं सकलमपरस्त्वध्रुवमिदं परो ध्रीव्याध्रीव्ये जगति गदति व्यस्तविषये । समस्तेऽप्येतस्मिन् पुरमधन तैर्व्विस्मित इव स्तुवज्जिङ्गे मि त्वां न खलु ननु धृष्टा मुखरता ॥८॥

गजव्याघ्रयोधर्म्भ भस्म अङ्गलेपकदग्धकाष्ठादिरूपपांगुः फणिनः सपाः कपालं मानुषणिरोऽस्थि तव इयत् एतावत् तन्त्रोपकरणं प्रधानसामग्री। सुरास्तु इन्द्रादयः पुनः भवदृभुप्रणिह्नितां तव

भूविचेपमावेश समर्पितां तां तां अनिर्व्वचनीयां इन्द्रलादिरूपां च्छाईं सम्पत्तिं विदर्धति धारयन्ति । सहोचादिसामग्रीदर्शनात् त्वमतिदरिद्रः तव सेवनया इन्द्रादयो देवाः सस्टडा इति । भेदकस्तुशब्दः । अय यस दृष्टिपानेनैव देवाः सस्टडाः तस्य इयत् तन्तोपकरणं कर्यं इत्याह— नहीति । हि यस्मात् आत्मारामं जनं परमेश्वररूपं विषया इन्द्रियार्थाः शब्दस्पर्शं रसरूपगन्धाः त एव स्गटश्णा मरीचिकावत् मिय्यारूपा न समयति न सोहयति अत्मनि ब्रह्मण्छेव चिदानन्दे आरमते क्रीड़ति तस्य तव इन्द्रियार्थाः शब्दस्पर्शादिविषया यतो स्गत्दश्णादिवन्मिय्या अतः कर्यं सोहजनका सविष्यन्ति अतो वाह्यवस्तुनि अनास्थातः निन्दत्वप्रतिपादकमहोचाद्यपकरण्-धारणेन सारूप्याकाङ्ग्विचनमेव प्रयोजनं सन्यामहे इति भावः । तन्तं प्रधाने सिडान्ते मृतवाये परिच्छदे इत्यमरः ॥८॥

एवं परमेश्वरस्य सगुणनिर्गुणभावं प्रकाश्य संप्रति स्तुतेर्नानाप्रकारं दर्शयन् सौति भुवमिति। हे पुरसयन हे हर कथित् साङ्यामतानुसारी सब्वें जगत् भुवं नित्यं गदति जगत् सदेवाभि-व्यक्तं नचामटुत्पद्यते न च सहिनश्यति तत्पत्तिविनाश्ययोराविर्भावतिरोभावरूपत्वादित्येक: पद्य: । अपरस्तु कथित् सकलं जगत् अभुवं अनित्यं चणिकमिति गदति नह्यसतः स्थिरत्वं सम्भवति अर्थक्रियाकारित्वं हि सत्त्वं ततयैकसिन्नेव चणे अर्थक्रियासमाप्तिः उक्तलचण्डिर्थकिया-कारित्वाभावात सत्त्वमिव इति दितीयः पत्तः । परो रैयायिकः समस्तेऽप्येतस्थिन् जगति भौव्याभौव्ये नित्यत्वानित्यत्वे व्यस्तविषये विभक्तधर्मं गदति आकाशादि नित्यं अनित्यं घटपटादि अनित्यानासुत्पत्तिविनाशौ सः न तु नित्यानामिति । तैर्नित्यानित्यतदुभयप्रकारैस्वां स्तुवन् विस्मित इव जातचमत्कार इव न जिङ्गेमि नाहं लज्जे । यथा कथित् अड्वतं दृष्टा विस्मयं प्राप्तः खोकहास्यमगणयित्वा विचेप्टते तथाहमपि नानामतदर्श् नादीखरस्य नित्यत्वानित्यत्वानामन्यतमत्वे न निर्णेतुमश्रकः सर्वप्रकारेण स्तुति कुर्धन् परमार्थाज्ञानित्वे न लज्जायोग्योऽपि न लज्जे इति भावः । अषपरमार्थमजानन् कथं सौसीत्याह खलु सुखरता वाचालता ध्रष्टा प्रगल्भा सैव वलात् सां प्रवर्त्तयति अतः सैव लज्जामपहरतीति सावः॥र॥

## महिन्नः स्तोतम् ।

5

तवैष्वय्यं यत्नाद्यदुपरि विरिचिर्हरिरधः परिच्छेत्तुं यातावनलमनलस्कन्दवपुषः । ततो भक्तिञ्चडाभरगुरुग्टणइग्रां गिरिश यत् खयन्तस्थे ताभग्रां तव किमनुव्वत्तिर्न फलति ॥१०॥ त्रयत्नादासाद्य त्रिभुवमवैरव्यतिकरं दशास्यो यदाह्रनस्टत रणकर्ण्ड्रपरवशान् ।

# शिर:पद्मश्रेणीरचितचरणास्त्रीरुहवले: स्थिरायास्वज्जनेस्विपुरहर विस्फुर्ज्जितमिदं ॥११॥

पुरा किल ब्रह्मविष्णू अहमेव प्रधानमिति परम्परं विवादं क्रतवन्नी तयीर्विवादभञ्जनार्थं भगवान् महेश्वरस्रेज:पुञ्जतया निवध्यान्नरत्वेनाविर्भ्तः तं दृष्टा विस्मयं गतवन्ती ब्रह्मविष्णु किसिदः मिति विभाव्य निययं कर्णुसृर्ह्यांधो गतवन्ती तब्रिय्यासमयौँ स्वात्मनि अहडारं मन्यमानी तमेव प्रधानमिति मत्वा मुवन्ती सन्ती स भगवान् स्वयमेव प्रत्यच्चतां गतः तद्दैव स तेज:पुञ्जो लिङ्गरूपेणाविर्भ्त इति पुराणकयासुझावयन् स्तीति तविति । हे गिरिष्ट हे शिव अनलस्तन्दव-पुषः अग्निपुञ्जगरीगस्य तव यत् ऐञ्चर्थं तेजोमयत्वेनाविर्भ्तस्यूलरूपं तत् परिच्छेत्तुं इयत्ता-मवधारयितुं उपरि ऊर्डं विरिच्चिन्नेह्ना अधसात् हर्रार्वण्डः यत्वात् सर्वयत्वेन यावहन्तुं श्रत्तौ तावद्देव यातौ गतावपि अर्थात् एरिच्छेत्तुं अनलं असमर्यौ । ततस्तदनन्तरं कायिक-सेवारूपभक्तिमानसिकसेवारूपयहाभरेणातिश्येन गुरु ये हं यया स्वात् तथा रएण्झां स्ववद्वा ताभ्यां ब्रह्मविण्ध्यां यत् यस्मात् भगवान् स्वयमेव तस्धे आत्मानं प्रकाशितवान् न तु तयीः प्रयत्ने अतस्तवानुव्वत्तिः सेवा किं न फलति अपि तु फलत्येव अतस्तव सेवातोऽवश्यमेव कतकत्वयो भवतीति भावः । स्तन्दः स्यादृपत्रावंश्वे सम्प्रदानम् । भरोऽतिश्यभारयोरिति व्याडिः ॥१०॥

पुरा किल रावणेन नवभिर्निजण्ञिरोभि: खहरूकर्त्तनै: शम्भो: पादपग्नोपहारं क्रतसुड्रावयन् सौति अयबादिति। हे तिपुरहर दश्रास्यो रावणः न विद्यते वैरस्य विरोधस्य व्यतिकर: कारणं दर्पादिकं यव विरोधकारण्यून्यं विभुवनं स्वर्गमर्न्त्य पातालं दयबात् व्यापारव्यतिरेकेण आसाद्य प्राप्य रणाय युद्धाय कण्डू: खर्जुरतिश्यस्पृहा तया परवशान् तदधीनान् वाह्रन् विंशतिभुजान् यत् अध्त धारितवान् इदं स्थिराया निश्वलायास्त्यि भक्तेर्विस्फुर्जतां प्रभाव:

त्रमुष्य लत्सेवासमधिगतसारं भुजवनं बलात् कैलासेऽपि लदधिवसतौ विक्रमयतः । ग्रलभग पातालेऽप्यलसचलिताङ्गुष्ठशिरसि प्रतिष्ठा लय्यासोद्धु वसुपचितो सुद्यति खलः ॥१२॥ यद्ददिं स्त्रान्नो वरद परमोच्चैरपि सती मधयुक्ने वाणः परिजनविधेयत्निभुवनः ।

जगनायचन्नवक्तिविरचितटोकासमेतम् ।

٤

भक्ते: कीटच्या: भिरांस्येव पद्मश्रेणी तया रचित: कल्पितश्वरणामोरुहयो: पादपद्मयो: वलि-रूपहारो यखां तथा। एतेन तत्पराक्रमं अल्वा सब्वें वीरा दर्पादिनं त्यक्तवन्त इति अनायासेन विरोधकारणग्र्न्यविभुवनपतित्वमापन्नस्य रावणस्य प्रतिमन्नाभावेन युद्धनिवार्य्यमाणरणकण्ड्रनां युद्धाभावादिव विद्यमानलात् तदिशिष्टवाहधारणं लयि स्थिरभक्तिसम्पादितमिति ध्वनितम्। कारणे च समूही च भवेदातिकर: पुमानिति व्याड़ि:। कण्डू: खर्ज्य कण्डूया द्रव्यमर:। वलि: पूजोपहार: स्वान् वलिर्दानवपुङ्गव:। वलि: स्वीमध्यभागोऽपीति गदसिंह: ॥११॥ पुरा किल भगवत्प्रसादासादितप्रचुरवाहवर्लन रावणेन एकदा मोहात् प्रतिदिनमेव सेवार्थ' कथ' केलासे आगच्छा सि कैलाम समितं शिवं लङाया मेव नेष्या मीति मला कैलास सुत्पाट यितु-मार्खं ततसदाकर्षणक स्पितके लास स्था पार्व्वती भीता शिवमालिङ्गितवनी भगवता किञ्चित् कोधिन कैलामस्थित्यर्थ अङ्गुष्ठाग्रं शनैर्व्यापारितं तावन्मावेग्रैव रावगो रसातलं प्राप्त: पुन: करूणया तेनेव भगवता ससुद्रुत इति पुराणोक्तरावणपराभवसुद्रावयन् सौति असुष्येति। हे हर लत्सेवया समधिगत: प्राप्त: सारो वल' येन तादश' सुजवनं वाहसमूहं प्राप्य लदधिव-सती तदीयावासे के लासेऽपि विक्रमयत: वलादिदमुत्पाद्य लङ्गां नेष्यामीत्यभिप्रायेण व्यापारयतोऽ-मुघ रावणस प्रतिष्ठा स्थिति: लयि अलमं यथा स्थात् तथा चलितं प्रेरितं अङ्गुष्ठशिर: अङ्गुष्ठाग' चेन तादृशि सति पातालेऽपि अलभ्या अप्राप्या आसीत्। अथ यत्प्रसादात् प्राप्तवली रावण-स्तमेव भगवन्त' कथ' विसृतवानित्याह- ध्रुवं निश्चितं उपचितो धनादिसम्बा वर्डिं गत: खलः क्रूरो जनः सुद्यति सूढ़ल' याति खोपचयकारणमपि न गणयतीत्यर्थः । चलितेति इनि दीर्घाभाव: संज्ञापूर्व्वको विधिरनित्य इति न्यायात् ॥१२॥ इदानीं भगवत्सेवया वाणासुरख समृद्धिर्जातेति दर्शयन् सौति यदिति। हे वरद वाणोऽसुर: स्वाम इन्द्रस परमोचै: सतीं अतिश्योचतया विद्यसानामपि चहिर्झ सम्पत्तिं अधयक्री जितवान् तत् अन्यच चिवमपि लचरणयोर्व्वरिवसितरि पूजने तसिन् वाणासुरे न

२

#### महिन्नः स्तोतम् ।

20

न तचित्रं तस्मिन् वरिवसितरि त्वचरणयो-र्न कस्या उन्नत्ये भवति ग्रिरसस्वय्यवनति: ॥१३॥ त्रकाण्डव्रह्माण्डच्त्यचकितदेवासुरक्तपा-विधेयस्यासोद्यस्तिनयन विषं संहृतवत: । स कल्साष: कण्छे तव न कुरुते न त्रियमहो विकारोऽपि स्नाघ्यो भुवनभयभङ्गव्यसनिन: ॥१४॥ त्रसिडार्था नैव कचिदपि सदेवासुरनरे

# निवर्त्तन्ते नित्यं जगति जयिनो यस्य विश्विद्याः ।

चितं आधर्यम् । कथमित्याह—लयि शिरसोऽवनतिर्नमस्त्रिया कस्यै उन्नत्यै सम्दुद्ये न भवति अपि तु सर्व्वस्यै एव भवत्येवेति । त्वचरण्योर्या नमस्त्रिया मोचस्यापि जनयिती तस्या इन्द्रसम्पच्यधः करणे कियदाधर्य्यमिति भावः । इन्द्रसम्पच्यधः करणमेव हेतुगर्भविश्रेषणमाह वाणः कौटगः परिजनत्वे न विधियं वग्यं तिभुवनं स्वर्गमर्च्यपातालं येन तादृशः । इन्द्रस्य केवलं स्वर्गी वग्यः अस्य पुनस्तिभुवनमिति अतोऽश्वसिन्द्रस्य च्हङ्गिं जितवानिति भावः । वरिवस्य-धातुः कण्डूयादौ पूजायां वर्त्तते ॥ १ ३॥

इदानौं समुद्रमयनजातकालक्रूटविषभचणमुत्यापयन् सौति अकाग्छेति। हे विनयन हे शिव विष'गरलं संहतवतः पीतवतस्तव कग्छे यः कल्माषः कालिमा आसीत् स श्रियं शोभां न कुरुते इति न अपि तु कुरुत एव। अय भगवान् विषपानं महदनर्थहेतुं जानव्नपि कयं पीतवानित्याह तव कीट्टशस्य अकाग्छेऽनवसरे असमये विषोर्मिवेगात् समावितो यो ब्रह्माण्ड-

चयः ब्रह्माण्डनाणलस्मात् चकिता भौता देवासुरा इन्द्रवलिप्रस्तयस्तेषु या क्रपा दया तया विश्वेयस्य रयस्य । अन्यस्यैतदिषपानसामर्थ्यं नास्तीति । ब्रह्माण्डप्रलयकर्त्तापि परकर्त्तृकप्रलयात् ब्रह्माण्ड-रत्तणाय विप्रलयकरणोद्यतं विष' आत्मनि असाधारणप्रलयकर्त्तृत्वसंस्थापनाय देवासुरदयाव्याजेन स्वयमेव पीतवानिति भावः । अथाव स कल्साषः विषप्रकारत्वेन दुष्टः स कथं भगवता धत इत्याह सुवनानां भयभङ्गे चासनार्थ व्यसनिनः व्यापारयतो जनस्य विकारोऽपि याघ्यः कार्थः जगदुपकारक्वतं दूषणमपि भूषणसिति ध्वनित्म् । काण्डोऽस्त्री दण्डवाणार्ववर्गावसरवारि-ष्वित्यमरः ॥१४॥

इदानौं कामदेवनिग्रहसुत्यापयन् सौति असीति । हे ईश शिव यस कामस विशिखा वाणा: मदेवासुरनरे देवासुरमनुष्यसहिते जगति कचिदपि असिद्वार्था अक्ततकार्था: सन्तो न निवर्त्तन्ते

L \_ 1

स पश्चन्नीग लामितरसुरसाधारणमभूत् स्मरः स्मर्त्तव्याला न हि वग्रिषु पष्यः परिभवः ॥१५॥ महोपादाघाताद्रुजति सहसा संग्रयपदं पदं विण्णोर्भ्वाग्यज्ञुजपरिघरुग्णग्रहगणं । सुहुर्यौदीँस्था यात्यनिस्टतजटाताड़िततटा जगद्रज्ञाये लं नटसि ननु वामेव विसुता ॥१६॥

जगनायचन्नवर्त्तिविरचितारीकासमेतम् ।

88

सर्ववैव क्रतकार्था अतो नित्धं जयिन: सदा जयशीला:। यस्त्रेति विशेषणं वा। स सर: काम: लां इतरमुरमाधारणं यथा अन्ये देवासदधीनासथा लमपीति मला अन्यदेवतुल्यं पश्यन् सार्त्तव्यात्मा सरणमावविषय आत्मा शरीगं यस तादशो विनष्टशरीरोऽभूत्। पश्वनिति लच्च हलो: क्रियाया-मिति शन्तुङ् । तेन यथा अदेशं पश्यन् रामं आप यादिति रामप्राप्ती अधितदर्शनं हेतुः तथा साधारणलेन दर्शनमेवात्मविनाशकारणमिति ध्वनितम्। अधान्यदेवतातो विशिष्टलमस्याजानत: कामस साधारणतया दर्शनं यदि शरीरनाशक' तदा अन्येषामपि अज्ञानिनां विशिष्टतया अपग्यतां कथमेवं न क्रतमित्याह नहीति। हि यसात् वशिषु जितेन्द्रियेषु जनेषु परिभव: तिरस्तार: पथ्यो न भवति न हितकारी भवति केष्वपि जितेन्द्रियेषु परिभवो न पथ्य: कि'पुनः परमवशिनां वरे परमेश्वरे लयि चित्तविकाररूपतिरस्तारकारिणः कामस्य मङ्गल-मित्यर्थः । अनादरः परिभवः परिभावस्तिरस्तिया इत्यमरः ॥१५॥ अय कदा एको राच्मो ब्रह्माणमाराध्य जगत् चयं नयामीति वरं वब्रे ततो ब्रह्मा कालान्तरे दाखामीति वदन् तस्ये ततः सर्व्वे देवा एतदिषयचकितमानसा हरसुपगस्य स्तुवन्तः सर्वमाचखुः। तत्कयाश्रवणजातकुत्हलः हरो राचसस वरदाननियमितकालहरणार्थं यत्रृत्यं जतवान् तज्जगद्र च रार्थमेव इति पुराणकयामुद्रावयन् सौति महीति । हे ईश लं जगद्रचायै नटसि नृत्यसि जगन्ति पुनस्तव ताण्डवनटनाघातयोगात् संशयापन्नानीति प्रकाशयति नृत्यतस्तव पादाघातात् पादाघारं प्राप्य मही पृथिवी सहसा तत्त्रणमेव प्रलयकाल इति संशयपदं संशयस्थानं व्रजति प्राप्नोति। तथा विश्वो: पदं आकाशं भाग्यत् चन्द्रसूर्यभमणेन भमदिव। कीदृश' तव भुजा एव परिघा अतिमुवत्तपीवरदढ्दीर्घार्सं रूग्णा: पीड़िता ग्रहगणा: सूर्यादयी यच ताइंशम्। यदा साम्यद्भिभूजपरिघै रूग्णा यहगणा यव तादशमाकाश' संशयं गच्छतीति पूर्वे-गान्वय:। यद्यपि वियदिणुपदमि ते कोषि संहितक्रमोत्तविणुपदोयं शब्द आकाशवचनसयापि भूरिप्रयोगदर्श नात् विग्टहीतक्रमीकोऽपि आकाशपर्थाय इति भट्टिरीकायां व्याख्यातमिति ।

#### 25

#### महिन्नः स्तोत्रम्।

वियद्वापी तारागणगुणितफेनोट्गमरुचिः प्रवाहो वारां यः प्रषतलघुटष्टः शिरसि ते। जगद्दीपाकारं जलधिवलयं तेन क्षतमि-त्यनेनैवोन्नेयं धतमहिम दिव्यं तव वपुः ॥१०॥ रथः चौणी यन्ता शतधतिरगेन्द्रो धनुरथो रथाङ्गे चन्द्राकौँ रथचरणपाणिः शर इति।

तथा द्यौ: खर्ग: अनिस्ता असंवता या जटासाभिसाड़ितस्तट: प्रान्तभागी यस्या: ताटशी सती दौस्यं मुइर्द्स्थतां याति । ननु सर्व्वज्ञी भगवान् जगदपायमगण्यन् किमित्येवं तृत्यति अत आह नन्विति । अही विभुता प्रभुता वामैव प्रतिकूलैव जगतोऽनुकूलाचरणे किञ्चित् प्रतिकूलता भवत्येव राजराचसन्यायात् यथा राचसेन भोकुमारस्थस्य राज्यस्य रचणार्थ' राचसवधाय गच्छती राज्ञ: सहचरसेनाभिर्यामस्य कस्यचित् पीड़नात् प्रतिकूलतेति ॥१६॥

इदानीं गङ्गाधारणेन भगवच्छरीरसहत्त्वं प्रकटयन् सौति वियदिति। हे ईश यो वारां प्रवाहः गङ्गाजलप्रवाहः स वियद्यापी सन्दाकिनी मंज्ञया आकाशव्यापकः । कीदृशः तारागणेन नचवद्वन्देन स्वान्तःपातिना गुणिता ग्रसलादिगुणसज्ञातीयलात् वर्द्धिता फेनोड्नमरुचिर्थस्य तादृशः । यद्या तारागणेन गुणितः संख्यातो यः फेनसस्प्रोड्नमेन रुचिर्यस्य असंख्यफेनोड्नम-रुचिरित्यर्थः । यदा तारागणानां यो गुणः श्वेतलं तद्दिशिष्टानां फेनानां उद्गमेन रुचिर्थस्य गुण्ण्रच्दादसार्थे इतव तमादिवादिति । सोऽ्यं वारां प्रवाहत्ते तव शिरानि ष्टवतलघुद्दष्टः पृष्ठतात् विन्दोरपि लघु अल्पं यया स्थात् तथा जनैई्ष्ट उपलब्धः तेन पश्चात् प्रथिव्यामागतेन प्रवाहेन जगत् महीमण्डलं जलधिवलयं द्वीपाकारच कृतं अगस्तेन ससुद्रेषु पीतेषु पुनर्भगीरथा-नीतगङ्गाजर्खन तेषां पूरणात् ससुद्राणां जलधित्वे न जलधिरिव वलयः वेष्टनं यस्य तादृश्ं कृतम् । तथा तज्ञलपूरितसमुद्रैरखण्डमहीतलस्य सप्त्रधा खण्डितलात् जम्बु द्वीपादिसप्त आकारा रुपाणि यस्य तादृश्ं कृतमिति । अनेनैव प्रकारिण तव वपुः वरीरं दित्यं अलौक्तिकं धृतमहिम च । सर्वेभ्यो महत्तरं अतिग्रहच उन्नेयं ज्ञातव्यमित्यर्थः । यस्य शिरसि आकाशव्यापकससुद्रप्रकजलप्र-वाही विन्दुतीऽपि अल्पदृष्टः स्थात् तस्य तव श्ररीरियत्ता अनवधारणीया इत्यनुमीयत इति भावः । प्रयत्ति विन्दुप्र्यतामित्यमरः । अत जगच्छत्वो महीमण्डलमातोपलच्चणः द्वीपादिविश्व णात् ॥१७॥

इदानों चिपुरदाहमुज्ञावयन् सीति रथ इति। हे ईश चिपुरहणं दिधचोर्दग्धुमिक्रीसव

जगनायचन्नवर्त्तिविरचितटौकासमेतम्। १३

दिधत्त्रोस्ते कोऽयं तिपुरत्वणमाइम्बरविधि व्विधेयैः क्रोड़न्त्यो न खलु परतन्ताः प्रभुधियः ॥१८॥ इरिस्तेसाइस्रं कमलवलिमाधाय पदयो-र्यदेकोने तस्मिन् निजमुदहरत्रेतकमलम् । गतो भक्तुरद्रे कः परिणतिमसौ चक्रवपुषा तयाणां रत्तायै तिपुरहर जागत्तिं जगताम् ॥१८॥

कोऽयसाड़म्बरविधिः परिपाटी । सहत्प्रयोजनसुद्दिश्यैव सहत्परिपाटी क्रियते न हि नखर्छेये बखुनि लोकाः कुउारं परिग्टह्णनि अतस्वदनायासनाश्यतिपुरदाहे एतादृशो परिपाटी नोचितेति कोऽयसित्युक्तम् । अनायासनाश्यतात् चिपुरे टण्फ्पकसित्यर्थः । परिपाटीमेवाह विपुरदाहे चौणौ पृत्त्वि तव रथः स्यन्दन आसीत् एवं शतष्टतिरिन्द्री यन्ता सारथिरासीत् अगेन्द्रः पर्व्वत-प्रधानः सेरुः धनुरासीत् । अयोशव्दः अधशब्दवदव्ययः वाक्यमेदार्थः । चन्द्राकौं चन्द्र मूर्थ्यौ रथाङ्गे चक्रे आस्तां रथचरणं चक्रं पाणौ हस्ते यस्य तादृशो विण्डः शरो वाण् आसौत् इति शब्द एवं प्रकारार्थः । इच्छामावेण चिसुवनं संहतवतस्व एवं प्रकार्रेण रणसामयीरचनेन किं प्रयोजनमिति भावः । एवमाचिष्य परिहरति विधेयैरिति । खलु नियितं प्रसुधियः प्रभोरीखरस्य वुद्धयः परतन्वाः पराधीना न भवन्ति किन्तु स्वतन्वा एव । कीट्टस्यः विधेयै-राजावर्श्वर्द्र्य्यैः क्रीडन्त्यः न हि क्रीडायां प्रयोजनाद्यपेचार्सि । अन्यायसिन सर्व्व कर्त्तुं चमस्य तव लोकवदीहमानवुद्धेः न किखिदय्यनुचितमिति भावः । आड्ग्सरसूर्थ्यरवे परिपान्ठ्यां गजस्वने इति शाव्दिकनरसिंहः । परतन्तः पराधीनः परवान् नायवानपि इत्यमरः ।

पुरुहुत: शतधतिर्जाणुदैवपतिस्तघति मञ्जरी ॥१८॥ इदानीं विण्णोरतिशयभ क्रिदर्शनात् चक्रदानमाह हरिरिति । हे विपुरहर हे शिव हरि-विंणुस्ते तव पदयोयरण्योः साहसं सहस्ररुंख्याकं कमलवलिं पद्मपूजोपहारं सहसर्सख्यक-पूजोपहारं पद्मसिति यावत् आधाय एकचीक्रत्य अय तस्मिन् कमखे एकोने एकहीने सति यत् निजं स्वकीयं नेचकमलं नयनपद्म' उदहरत् सहस्रपूरणार्थ' निजचचु:पद्मसुत्पाटितवान् असी भक्त्युद्रे क: भक्तेरतिशयलं स्वयमेव चक्रवपुषा चक्रश्ररीरेण परिणति' निष्पत्तिं गत: सन् वयाणां जगतां रजायै स्वर्गमर्च्य पातालानां रचायै जागत्तिं प्रवर्त्तते । अवेयं पुराण्कया । पुरा किल विण्णु: सहस्वपद्मे न प्रत्यहं शिवं पूजितवान् तवैकस्मिन् दिने विण्णोर्भक्तिं जिज्ञासुना हरेण एकतीक्वतसहस्वकमलात् एक' कमलं हतं तत: सहस्वकमल्दानसमये तवैकीनं जाला

#### महिन्नः स्तोतम् ।

कतो सुप्ते जाग्रत्त्वमसि फलयोगे कतुमतां क कर्म प्रध्वस्तं फलति पुरुषाराधनम्हते । ग्रतस्वां सम्प्रेच्य कतुषु फलदानप्रतिभुवं युतौ यडां वड्डा टट्रपरिकर: कर्म्मसु जन: ॥२०॥ कियादचो दत्त्व: कतुपतिरधीशस्तनुभ्हता मुषीणामार्त्तिच्यं शरणद सदस्या: सुरगणा: ।

88

1

तदानीमन्यदप्राप्यं बुढा नियमभङ्गभयेन भक्त्यतिश्यत्वाच निजचचुःपग्नसुत्पाय्य कमलानां सहसं पूर्यत्वा शिवचरणयोर्ददी अनया भक्त्या तुष्टः शिवः जगद्रचाकरणयोग्यसुदर्श् ननाम चक्रं विश्ववि ददौ तेनैव चक्रेण विश्वर्जगद्रचतीति भक्तिरेव सूर्त्तिमचक्रं भूतेति ॥ १८॥

सम्प्रति भगवतो यज्ञ फलदानकर्त्तृ लसुड्रावयन् सौति कताविति । कतौ यज्ञे सुप्ते विनष्टे सति कतुमतां याज्ञिकानां जनानां फलयोगे यज्ञ फलेन सह यज्ञकारिसंयोगे ल' जायदसि ल' यज्ञ फलदायको भवसि यत' पुरुषाराधनस्तते परमपुरुषस्य ईश्वरस्य भवत आ्राधनं विना प्रध्वसं कर्म्य यज्ञादि क कस्मिन् काल्वे देशे पुरुषे वा फलति फलदं भवति अपितु नैव । तस्मात्तवाराधनमेव यज्ञ फलकारणमिति भाव: । अत: कारणात् यज्ञकारी जन: लां क्रतुष यज्ञेषु फलदानप्रतिभुवं फलदानकर्त्तां संप्रे च्य ज्ञात्वा श्रुतौ वेदवाक्ये यज्ञामादरं वढा क्रला कर्म्यसु यज्ञेषु दृढ़परिकरो दृढ़ारम्यो भवति । अयम्यावः यागस्तु क्रिया सा च उत्यत्ति-विनाश्य धर्म्ययोगादनित्या फलञ्च कालान्तरे लोकान्तरे च लभ्य' ततत्व विनष्टे यांगे यागफलं कथ' लभ्यते इत्याश्रङायां यज्ञकर्म्यानुष्ठाने परमपुरुषाराधनमेव यागफलदमिति निश्वित्य स्वर्ग-

कामोऽश्वभेधेन यजीतेत्यादि यागप्रवर्त्तकवेदवाकी आदरं क़ला याज्ञिको लोकान्नरफलमपि कर्म्स आरभते इति यज्ञफलदाने भवानेव कर्त्तेति संचेप:। आरम्भे च ससूहे च भवेत् परिकर: पुमानिति व्याड़ि:। प्रतिर्भूनायक: कत्ती क्रियानुष्ठानदर्श्वक इति शाब्दिक-नरसिंह:॥२०॥

इदानौं परमपुरुषमहादेवाराधनव्यतिरेकेण समस्तोपकरणान्वितोऽपि यागो नष्ट इति प्रदर्श यन् सौति क्रियेति । हे शरणद हे महादेव यत्र क्रतौ दत्त: प्रजापतिः क्रतुपतिर्यज्ञाधिकारौ सोऽपि क्रियासु दत्तः यज्ञक्रियाकुश्रजः तथा तनुस्तां शरीरिणामधीशः राजा तथा यत्र ऋषीणां वशिष्ठादीनामार्च्विज्यं च्हलिक् कर्म तथा यत्र सुरगणा ब्रह्मादयः सदस्या विधिदर्श्तिनः एवस्पूत-स्यापि क्रतोर्यज्ञस्य क्रतुफलविधानव्यसनिनो यज्ञफलविधानरसिकात् लत्तो भवत्सकाशात् संशः

# जगन्नायचन्नचर्त्तिविरचितटीकासमेतम्। १५

कतुभ्वंग्रस्वत्तः कतुफलविधानव्यसनिनो धुवं कर्त्तुः खडाविधुरमभिचाराय हि मखाः ॥२१॥ प्रजानायं नाय प्रसभमभिक' खां दुहितरं गतं रोहिडूतां रिरमयिषुम्रथस्य वपुषा । धनुष्पाणेर्यातं दिवमपि सपताक्ततममुं तसन्तं तेऽद्यापि त्यजति न म्रगव्याधरभसः ॥२२॥

खलावखाशंसाधतधनुषमझाय तृणवत् पुर: म्रुष्टं दृष्टा पुरमथन पुष्पायुधमपि ।

नाश इति। कघमित्याह हि यसात् यद्वाविधुरं यद्वाविहीनं यथा स्यात् तथा क्रियमाणा मखा यज्ञाः कर्न्तुर्यज्ञकारिणो अभिचाराय हिंसार्थं भवन्तीति ध्रुवं निश्चितमित्यर्थः। यत एवं साधन-सम्पन्नोऽपि यागसवाराधनविरहात् लत्तो नष्टस्तत एव यज्ञफलं तवाराधनकारणमिति भावः। दचो हि लामनाहत्यान्यदेवानाहूय यज्ञे प्रवर्त्तो निजकन्यया सत्या पत्यपमानमसहमानया शरीर-त्यागैन जनितकोधिन शिवेन यज्ञो ध्वस्त इति कालिकापुराणसंवादः। हीने कुर्ग्छे च वैकल्ये विधुरं वाच्यवदभवेदिति चन्द्रः॥२१॥

पुरा किल ब्रह्मा निजटुहितरं सन्ध्यामतिसुन्दरों वीच्य कासुकोऽतिक्रान्तुसुपचक्रमे ततोऽपि हरिग्री भूत्वा धावन्तीं सन्धां हरिग्राशरीरधारिग्रो ब्रह्मग्रो रन्तुमनुधावतोऽयोग्यजिहीर्षया तस्मिन् स्टगरूपे ब्रह्मणि धनुष्पाणि: शिव: व्याधरूपेणानुगत: सन् वाग्रं चिप्तवान् सोऽपि स्टग: पलायमान आकाशे गतोऽपि तेन वाग्रेन भिन्न आकाशे तारागगरूपेण दृश्यते ईति

मार्क ग्ईंयपुराण संवार्टन सौति प्रजेति । ई नाथ ई हर धनुष्पाणे र्धणुई सस्य तव स्गव्याधरभसः स्ठगे व्याधस्येव उद्यमः ताड़नानुरागो वा अद्यापि एवस्पूतं प्रजानाथं ब्रह्माणं न त्यजति अद्यापि स्गरूपे ब्रह्मणि व्याधरूपस्य तव वाणव्यापार आसे इत्यर्थः । प्रजानाथं कीट्टशं अभिकं कासुकम् । पुनः कीट्टशं ऋष्यस्य वपुषा स्गश्ररीरेण रोहिंडूतां स्गीभूतां स्वां टुहितरं निजकन्यां प्रसभं वलात्कारेण रिरमयिषुं रन्तुमिच्छुम् । पुनः कीट्टशं वसन्तं भीतं अतो दिवमपि यातं तथापि सपवाक्ततं वाणव्यथितम् । सपवनिष्यवाभ्यामतिव्यथने इति तमादित्वात् डाचि निपातः । कासुकोऽभिकमित्यमरः । गोकर्णप्रधर्तैनर्धरोहिताधमरो स्त्या इत्यमरः । उद्यमे चानुरागे च निर्जने रभसः पुमानिति व्याड़िः ॥२२॥

इदानौं भगवत: श्ररीरेग पत्नीशरीरघटनायां सत्यामपि स्तीवश्वतां निरस्यन् स्तौति खलाव-

#### महिन्द्र: स्तोतम् ।

यदि स्तैणं देवी यमनियतदेहाई घटना-दवैति त्वामध्वा वत वरद सुग्धा युवतय: ॥२३॥ अप्रणनिष्वाक्रीडा: सारहर पिण्राचा: सहचरा-चिताभस्मालेप: स्नगपि टकरोटोपरिकर: । चिताभस्मालेप: स्नगपि टकरोटोपरिकर: । चमङ्गल्यं ग्रीलं तव भवतु नामैवमखिलं तयापि सार्च्यूणां वरद परमं मङ्गलमसि ॥२४॥

**१**€

ग्धेति। ई पुरमधन हे वरद देवी पार्श्वती खलावग्धाश सा खकीयसीन्दर्यप्रश साकारिणी सती धतधनुष धनुईर पुष्पायुध कामदेव पुर: साचात् लया टणवत् झुष्ट दृष्टिपातेनेव दग्ध दृष्टापि यदि यमनियतटेहाईघटनात् संयमासादितशरीराईदानरूपचेष्टात: लां स्त्रैणं स्त्रीवग्न-मवैति जानाति वत खेदे सर्व्या युवतय: स्त्रियो सुग्धा अज्ञा इत्यध्वा निश्चित्तमेव। निश्चये अध्वा अन्ययम्। मम सीन्दर्य्य दृष्टा भगवान् मां देहाई क्रतवान्। अधवा सम लावग्धवशी-भूतो भगवान् निजदेहाई मद्य दत्तवानिति गर्न्व यदि कामदमन' दृष्टापि करोति धानचित्त-लात् साधारण्यस्त्रीस्त्रभावं गतवती पार्श्वती कथमन्यस्त्रीजनत: अधिका भवेदिति सर्व्या युवतयो सुग्धा इत्युक्तम्। न हि मन्मधवाती पुरुष: कापि स्वीवश: स्यात् स्वैणतां प्रति मन्मधाच्छन्नत्वेन कारण्लात्। अज्ञाय भटिति दग्धं दृष्टा इत्यन्वय:। साग्भटित्यञ्जसाङ्रायेत्यव्ययेऽमर:। स्त्रैणमिति स्तीपुंभ्यां नणस्नणाविति तमादिलात् स्त्रियोण्णन् प्रत्यय:। स्यात् पुर: पुरतोऽयत: इत्यव्ययेऽमर:। तत्त्वे लध्वाञ्जसाहयमित्यव्ययेऽमर:। तत्त्वं निश्चितं यमेन तस्याभिजाव्यत्ते वश्चीक्रतो यो देहत्तदर्डे देव्या: शरोराईस्व घटनात् योजनात्। यमनियतेयनेन तस्याभिजाव्रलाश्वज्ञा

निराज्ञतेति व्याख्यान्तरम् ॥२३॥

अन्यपुरुषो यद्यमङ्गलशीलो भवति तदा स निन्दाः भगवांसु सदा अमङ्गलशीलोऽपि सार्चॄ गां परममङ्गलद एवति पुरुषालरादाधिक्यसुडावयन् अपूर्व्वपुरुषतामाह श्रमशानेष्विति । हे सार-हर कामनाशक हे वरद यदापि तव एवभूतं असङ्गल्यं अकल्याणकारणं शीलं स्वभावो भवत तथापि तव अखितं नाम समलनामधेयं उप कपालभ्दत् श्रमशानवासीत्यादिरूपं सार्चॄ गां स्वरणकारिणां त्वं परमं मङ्गलं उत्तमकल्याणकरोऽसि । अमङ्गल्यमेवाह श्रमशानेषु स्वतदाहस्थानेषु आक्रीड़ा समणस्तिलनादिक्रीड़नम् । पिशाचाः प्रेताः सहचराः अनुचराः । चिताभस्मभिरालिपः श्ररीरलेपनम् । हकरोटीपरिकरः मनुष्यश्रिरोऽस्थििसमूहः सक् साला यस्य एतादृश्व्यापारतस्य शोलं अप्तङ्गल्यमेवेति । ईश्वरस्य एतादृश्व्यापारे सत्यपि तत्तद्यापारजन्य-

#### जगन्नायचन्नवर्त्तिविरचितटीकासमेतम्। १७

मनः प्रत्यक्चित्ते सविधमवधायात्तमरूतः प्रहृत्यद्रोमाणः प्रमदसलिलोत्सङ्गितद्दग्रः । यदालोक्याह्नादं च्चदद्व निमज्ज्यास्टतमये दधत्यन्तस्तन्त्वं किमपि यमिनस्तत् किल भवान् ॥२५॥ लमर्कस्त्वं सोमस्त्वमसि पवनस्त्वं च्चतवच्च-स्त्वमापस्त्वं व्योम त्वसु धरणिरात्मा त्वमिति च ।

दोषभाक् ल' नास्ते व सहापुरुष लादिति सर्व्योत् क्रष्टल' प्रतिपादितमिति भाव: । शिरोऽस्थ्रि तु करोटी स्त्रीत्यमर: । शीलं खभावे सहुत्ते इत्यमर: । आरमे च समूई च भवेत् परिकर: पुसानिति व्याड़ि: । अखिलं नाम सन्तू गामिति स्वरणार्थयोगे कर्म्याणि न षधी उत्तरव नित्ययहणेनानित्यत्वकल्पनादिति तत्वैवीक्तम् ॥२४॥

सम्प्रति परमब्रह्मले न संस्थापयन् सौति मन इत्यादि। प्रत्यचतौति क्तिप् प्रत्यक् प्रतिगतं चित्तं येन स परमात्मा तम्मिन् परमात्मनि यमिनो योगिनो जनाः सविधं सम्यक् यथा स्थात् तथा मन अवधाय निवेश्य यत् किमपि अनिर्व्वचनीयं अन्तसत्त्वं ब्रह्मस्वरूपमालोक्य आह्वादं परमसुखं दधति धारयन्ति तदन्तसत्त्वं भवानेव किल निचये। अस्टतमये इ्रदे अस्त्त परिपूर्णे सरसि निमच्चा इव यथा अस्टतसरोवरमग्ना अपि जना आह्वादं सुखं गच्छन्ति तथा योगिनोऽपि ब्रह्मदर्शनादाह्वादं दधति गच्छन्गीति भावः। योगिनः कौद्दशाः आत्ताः पूरक-कुम्भकरेचकैः प्राणायामैर्वशीक्रता सक्तो देइचारिवायवो यैः। पुनः कौद्दशाः प्रहृष्यन्ति सुखोदयेन भक्त्यतिशयलाच हर्षयुक्तानि रोमाणि येषां रोमाचितगाता इत्यर्थः। पुनः कौद्दशाः प्रमदसलिलेन प्रमदजलेन प्रमदायुगीति यावत् उत्तसङ्ग्तिता आहता दृश्यचत्त्वंषि येषां आनन्दाश्चपरिपूर्णनेचा इत्यर्थः। विधानं विधिः तेन सह सविधं क्रियाविग्रेषगल्तात् कर्म्वलं विधानं युक्तं सम्यगित्यर्थः॥र९॥

इदानीं भगवतोऽष्टमूर्त्तिले न सर्व्वावयवलेन च सर्व्वात्मकलं उडावयन् सौति लमिति। लयि परमेश्वरे परिणता लडाववुडिले न परमार्थज्ञतया आत्मानं मन्यमानाः पण्डितजनाः लमकैस्व' सोम इत्यादिना परिच्छिन्नां परिमितां गिरं वाणौं विस्ति धारयन्ति संस्थापयन्तीति यावत्। वयन्तु स्यूलदर्श्ति नोऽनिपुणा इह संसारे लं यडस्तु न भवसि तत् अस्तौति न विद्याः न जानौम इति तत्त्वं निश्चितमेवेति । अर्काद्यष्टमूत्त्यांत्मकतया वदतां मते अर्काद्यष्टवस्तुलमिति परिमितलं अस्रन्यते पुनः सर्व्वमयलमिति अपरिमितमिति भेदः । अष्टसूर्त्तिमाह—लं अर्कः सूर्यः ईशानसूर्त्तिकलात् । लं सोमः चन्द्रः महादेवसूर्त्तिकलात् । लं पवनः वायुरसि उयमूर्त्तिक-

₹

#### महिन्नः स्तोतम् ।

25

परिच्छिन्नामेवं लयि परिणता विश्वति गिरं न विद्यस्तत्तच्वं वयमिह हि यच्चं न भवसि ॥२६॥ तयीं तिस्ती वत्तीस्तिभुवनमधो तीनपि सुरा-नकाराद्यैर्व्वर्णेस्तिभिरभिदधत्तीर्णविक्तति ।

कलात् । लं हतवहः अग्निः रुद्रमूर्त्तिकलात् । लं आपः पर्यासि भवमूर्त्तिकलात् । लं व्योम आकाशं भीममूर्त्तिकलात् । उप्रश्ने अप्यर्थे वा । लं धरणिः पृथिवी सर्व्वमूर्त्तिक-लात् । लं आत्मा यजमानय पग्रपतिमूर्त्तिलेनिति । आत्मैव यजमानः स्यादिषयापत्ति संक्रता-विति योगवाशिष्ठीयवाक्यात् आत्माः यजमान उच्चते । केचित् आत्मा चेवज्ञ इति वदन्ति तन्न चारु ॥ २६॥

इदानीमोङ्गारस समसन्यसतया प्रसिद्धस प्रतिपाद्यं प्रतिपादयन् सौति वयीमिति। हे श्वरणद हे शिव अोमिति पटं औँ कारखरूपं यदा समसं अकारोकारमकारैस्विभिर्व्वर्णेर्मिलितं तदा अगुभिः सूच्नैर्ध्वनिभिर्नादैः अवरूत्धानं आहतं नादयुत्तं सत् लां ग्रगाति आराधयति । तत् पुनरोमिति पदं यदा एवं तदा ते तव तुरीयम् धाम चतुर्थं तेज; ब्रह्म खरूपस्य तव ब्रह्मविश्वाशिव-भेटेन यत् विप्रकारं तेज: ततोऽधिक' तेजो हि चतुर्थ' तत् पुनरनिर्व्वचनीयं नित्यानन्दसव्हपं अभिदधत् प्रतिपादयत् अतस्वामेव ग्टणाति तव परमब्रह्मण्याभेदात्। धाम कौदृशं तौर्णा उत्चिप्ता विक्ततयो विकारा येन निर्व्विकारमित्यर्थ: । तथात्र युति: । अधासावकारीकारमका-रात्मको मिलित: प्रणवल नाविर्मतो ब्रह्मतेजो हणीतेति। यदा पुनरोमिति पदं व्यसं अकारो-कारमकारले न पृथग्भूतं तदा अकारादी: अकारोकारमकारे स्विभिर्व्योरचरे स्वयादीन् प्रत्येकेना-भिद्धत् लामेव ग्रणति ब्रह्मणस्तव तथ्यादिभेदेन भिन्नलात् तथ्याद्यभिधानेनेव ब्रह्माभिधानात्। वयी ऋंग्यजु:सामानि वेदान् अभिदधदित्यन्वय:। तथा च गायतीकल्पटीकाधतव्यासवचनम्। अकारिणोचते चर्त ललमुकारिणोचते यजुः। मकारिणोचते साम समस्तेनोचते परं। तथा तिस्रो हत्ती: सलरजसमोरूपा अभिदधत्। तथाच तत्वेव। अकार: सत्त्वमापन्न उकारो रज-साम्पतिः। सकारस्तमसां नाथ इति ब्रह्मगुणात्मकमिति। जीवने वर्त्तने योषिइत्तिर्ब्रह्म-गुगोऽपि चेति शाब्दिकनरसिंह:। तथा तिभुवनं खर्गमर्च्यपातालं अभिद्धत्। तथा च श्रतिः । अथातो वर्णचयात् खर्गमर्च्य पातालानासभिधा नाम जानीते इति । तथा चीनपि सरान ब्रह्मविश्वाशिवान् अभिदधत्। तथा च वर्णदेशना। अकारो ब्रह्म चाखात उकारो विणारौरित:। इति शव्दार्शव:। मकार: कामहारक इति मन्ताभिधानम्। एतेन अोमिति पदं समस्तमपि लां ग्टणाति किन्त्वे तावांस्तु विषेष:। यदा समस्तं तदा अभेईनैव अभिन्नं

#### जगनायचन्नवर्त्तिविरचितटीनासमेतम्। १८

तुरीयन्ते धाम ध्वनिभिरवरुन्धानमणुभिः समस्तं व्यस्तं त्वां शरणद ग्टणात्योमिति पदम् ॥२०॥ भवः सर्वी रुद्रः पशुपतिरथोग्रः सह महां-स्तथा भोमिशानाविति यदभिधानाष्टकमिदम् । अमुषिन् प्रत्येकं प्रविचरति देवः युतिरपि प्रियायाऽस्मै नाम्ने प्रणिह्तिनमस्योऽस्मि भवते ॥२८॥

# नमो नेदिष्ठाय प्रियदव दविष्ठाय च नमो नमः चोदिष्ठाय सारहर महिष्ठाय च नमः।

तेजोरूपं लां ग्रणति व्यस्तचेत् भेदेन विभिन्नलं तथ्यादिरूपं लामेव ग्रणातीत्यर्थः। यद्यपि विभिन्नवर्णस्वभावेन चोमिति पदं एकस्वरूपं न सम्मवति तदानौं प्रत्येकस्य पदलात् तथापि चोमिति समस्तघटकी भूतप्रत्येकाकारादिवर्णस्य चोमितिपदलसुक्तमिति ध्येयम्। केचित्तु चोमिति पदं यदा समस्तं समासनिष्पादितं चकारच उकारच मकारचेति दन्दसमासनिष्पादितं तदा लां ग्रणाति। यदा पुनर्व्यसं समासनिष्पादितभिन्नं चवतेरन्यस्वरादिलो पचित्यनेन साधितं तदा ऽपि लामेव ग्रणाति इत्यर्थं कुर्व्वनि॥२९॥

इदानौं भगवतः प्रधाननामाष्टकसुङ्गावयन् सौति भव इति । है शिव भव इत्यादि यदिदं अभिधानाष्टकं नामाष्टकं असुभिन् नामाष्टके देवो महादेवः प्रविचरति प्रत्येकमधितिष्ठति समतौति यावत् । तथा श्चुतिरपि वेदोऽपि प्रत्येकं प्रविचरति अतो अस्मै नाम्ने अहं प्रथिहित-नमस्यः सम्पादितनमस्कारोऽस्मि भवामि । नाम्ने कौदृश्याय प्रियाय नामसहस्तेषु प्राधान्यात् तव प्रियकराय । पुनः कौदृशाय भवते प्रकाशं कुर्व्वते भातेर्डवन्तुः ततयतुर्धौं । यहा अमु-भिन् नामाष्टके देवः शिवः प्रविचरति युतिरपि अस्मै नाम्ने नामतदर्थाय प्रविचरति प्रकर्षेण विचरति धावति एतन्नामाष्टकं सारभूतं सलरो भवतीति मावः । अव पत्ते हे भव ते तुग्धं कतनमस्कारो भवामीत्यर्थः । नामाष्टकमाह भव इत्यादि । सह महान् महादेवेन सह उय इत्यन्वयः । महान् इत्यनेन महादेव उच्चते यथा भीमो भीमसेनः । तथा च विण्णपुराये । कद्रत्वं देवतात्मासि मारोदीर्धिर्थमावह । भवं सर्व्वं तथिशानं तथा पग्रपतिं दिज । भौम-सुग्नं महादेवसुवाच सं पितामह इति । आख्याह्वं चभिधानच्च नामर्धयच्च नाम च इत्यमरः । वेदे यवसि च श्चितित्त्यमरः ॥२४॥

इदानौं परस्परविरुद्धर्मलमुद्रावयन् सौति नम इत्यादि । इ प्रियदव इ प्रियदाबाग्ने नेदिचाय

#### मझिनः स्तोतम् ।

20

नमो वर्ह्तिष्ठाय विनयन यविष्ठाय च नमो नम: सर्व्वस्मै ते तदिदमतिसर्व्वाय च नम: ॥>८॥ वहुलरजसे विम्बीत्पत्ती भवाय नमो नम: प्रवलतमसे तत्संहारे हराय नमो नम: । जनसुखक्तते सच्वस्थित्ये च्टड़ाय नमो नम: ॥ प्रमहसि पदे निस्त्रैगुखे शिवाय नमो नम: ॥३०॥

सर्वभूतगामिलात् अतिनिकटवर्त्तिने ते तुभ्यं नम:। तथा दविष्ठाय वाझनसोरतीतविषयलेन दुरधिगम्यलात् अति दूरस्थाय तुभ्यं नमः । नेदिष्ठमन्तिकतमम् । दवदावौ वनारखवङ्गी । दवीयच दविष्ठचेत्यमर:। नेदिष्ठेति चन्तिवाढ्योनेदसाधावित्यन्तिक नेदार्देश:। दविष्ठेति खूलदूरयुवचिप्रचुद्राणामन्तस्थादेलींपो गुणञ्चेति। अत्र दूरस्थनिकटस्थले न विरुद्धधर्मिल'। तथा हे सारहर चोदिष्ठाय परमाखादिरूपेणातिचुद्राय तुभ्य' नम:। तथा महिष्ठाय पर्व्वतादिरूपेणातिमहद्रपाय अतिपरिमाणदेहाय इति यावत् ते तुभ्यं नमः। अवातिसूच्याति-खूलयोर्वि रुद्धलम् । चोदिष्ठेति चुद्रशव्दस पूर्व्ववदन्तस्थादेलौंपो गुगाय । महिष्ठेति महच्छव्दस तददिष्ठं मेय:सु वहुलमिति कारितवज्ञावादन्यखरादिलोप:। तथा हे विनयन वर्ह्तिष्ठाय सर्व्वेषामादिभूतलात् वृद्धतराय नम: । तथा यविष्ठाय जरापरिणामादिदोधैरस्पृष्टलात् सर्वकार्थ-चनलाच अतियुवकाय तुभ्य'नम:। अवापि वृद्धलयौवनलयोर्विकच्चल'। वर्ह्ति प्रियस्थि-रित्यादिना वृद्धस्य वर्हादेश इति धातुपारायणः। तन्मते गणसूते वर्हादेशस्योक्तत्वात्। अक्षनाते वर्षादेशस खीकारात् वर्षिष्ठाय इत्यपर: पाठ:। यविष्ठेति युवन्शव्दस पूर्व-वदन्तस्थादेलौं पो गुणञ्च। तथा सर्वसौ परोचापरोच सर्वपदार्थलात् साकल्यरूपाय तुभ्यं नम:। तथा अतिसर्व्वाय वाझनसोरतीतविषयत्वात् सर्वमतिकान्ताय च तुभ्यं नमः। अवापि सवोतिकान्तल्यर्मवल्योर्वि रुद्धलं अति सर्व्वायेल्यपसर्जनलान्न सर्वनामलं ॥२८॥ इदानीं विगुणात्मकतया चलिस्थितिप्रलयकर्त्त्वं गुणातीतत्वेन परमब्रह्मलञ्च उज्जावयन् स्तौति वहुल इत्यादि । भवत्यसादिति भवो ब्रह्मा भवाय सृष्टिकवे तुभ्यं नम: । कीदृशाय विश्वोत्-पत्ती जगदुत्पत्तिविषये वहुलं यथेष्टं रजो गुणो यस तस्मै रजोगुणात्मने इत्यर्थ: । तथा हरति विश्वमिति हरी रुट्रससे नमो नम:। तत् तस विश्वस संहारे प्रलयविषये प्रवलमनिर्वचनीयं तमो गुणो यस तसौ तमोगुणाताने इत्यर्थ:। तथा म्टड्यति सुखयतीति म्डड्: विश्वपालकलात विणुरूपलम नमो नम: । कीदशाय सत्त्वस्थित्ये आत्मनि सत्त्वगुणस्थितितदर्थाय । जनानां सुखं

# जगनायचन्नवर्त्तिविरचितटोकासमेतम् ।

28

क्षण्रपरिणति चेतः क्लेणवश्यं क चेदं क च तव गुणसीमोक्कङ्वनो श्रखदृष्टिः । इति चकितममन्दीकत्य मां भक्तिराधा-दरद चरणयोस्ते वाकापुष्पोपहारम् ॥३१॥ त्रसितगिरिसमं स्यात् कज्जलं सिन्धुपातं सुरतरुवरशास्त्रा लेखनो पत्नमुर्वी ।

करोतीति किप् तस्मै सच्चगुणाधारतया विश्वपालकत्वे नैव जनसुखकर्वे इत्यर्थः । यदा सत्त्वे न सलगुगीन स्थितिं पालनं कर्त्तुं जनसुखं कर्म नित्यं कर्माणि तुमोऽपयोगिन इति चतुर्थी। तया प्रमइसि प्रक्तष्टतेजोरूपे पदे वस्तुनि अर्थादधिष्ठावे परमब्रह्मणे शिवाय नमो नम:। पदि की दृशे विगुणा एव वैगुण्यं खार्थेयण् निर्गतं वैगुण्यात् निस्तैगुण्यं तस्मिन् अतीत-गुणवये इत्यर्थ:। मह उडवतेजमोरित्यमर:। पदं व्यवमितिवाणस्थानलत्त्याङ्घि,वस्तुष्वि-त्यमर:। अत्व्यद्रेकेण विस्तयेन इर्षेण च नम:पदवाइल्यमित्यपौनकत्तां। तथा च विवादी विसाये इव दिस्विक्तिर्नदुष्यतीति दृश्यते। सत्त्वं गुणे पिशाचादावित्यमर: ॥३०॥ इदानीं आत्मनो विनयसुद्रावयन् स्तौति क्वग्रीति। हे वग्द क्रणा चौणा परिणति: परिणामो गम्यो यस्य अल्पगम्यमिति यावत्। तादृशं मम इदं चेत: मन: क शश्वत् वारं वारं गुणसीमानं गुणानामियत्तां परिच्छेदं उल्लङ्घयितुं अतिक्रमयितुं शीलं यखासादशी तव चहिः समृद्धिर्वा का चितः कीदृशं क्रेशवश्यं क्रेशस्य दुःखस्य अधीनं दुखेन जड़ीभूतं एतादृशी तव समृद्धिः समान्यविषयचेतसोऽगम्येति अत्यन्तासमावनायां दो को प्रयुक्ती अचापीति हेतोः चकितं भीतं मां भक्ति: कर्च्नी अमन्दीक्तत्य नि:शङ्गीक्तत्य तव चरणयो: पादयुगर्ल आधात् अर्पित-वती। यद्यपि तव चरणारविन्दस्तुतिकरणे मम चेतसोऽयोग्यतेति ईतोरह' भौतोऽसि तथापि लचरणयोः सम या भक्तिः सैव मां निर्भीतं कला वलात्कारेणेव अर्पितवतीति भक्तिव्वलवतीति ध्वनितम्। मां कौदृशं वाक्यमेव पुष्पोपहार: कुमुमावलियंख वाक्य' स्तुति: सेव पादपूजायां पुष्पोपहार इत्यर्थ:। अमन्दीक्वति चिप्रत्यय:॥३१॥ इदानीमृद्वेग्रंगमीमोल्लङ्घनीलमामादयति असितेति। हे ईश यदि असितगिरेनौल-पर्व्वतस्य समं तुल्यं कज्जलं मसि: स्थात्। कज्जलं कीदशं सिन्धु: ससुद्र: पावं मसाधारो यस तादृश'। तथा सुरतरो: पारिजातवृत्तस वरशास्ता प्रधानशाखा यदि लेखनी स्थात्। तथा उर्बी पृष्वी यदि पव' सात् एतानतिव्रहत्तया चिरस्थायिनो ग्टहीला आदाय सारदा

#### महिन्नः स्तोवम्।

लिखति यदि ग्टहीला सारदा सर्व्वकालं तदपि तव गुणानामीग पारं न याति ॥३२॥ कुसुमदग्रननामा सर्व्वगन्धर्व्वराजः ग्रिग्रुगग्रधरमीलेर्देवदेवस्य दासः । स खलु निजमहिन्त्री श्वष्ट एवास्य रोषात् स्तवनमिदमकार्षीद्विव्यदिव्यं महिन्नः ॥३३॥

२२

सुरगुरुमभिपूज्य खर्गमोत्तै कहेतु' पठति यदि मनुष्यः प्राञ्जलिनीन्यचेताः । ब्रजति शिवसमीपं किन्नरैः स्तूयमानः स्तवनमिदममोघं पुष्पदन्तप्रणीतम् ॥३४॥

सरसती सर्व्वकालं युगमन्वादिरूपं व्याप्य लिखति गुणानां लिखनं करोति तदपि तयापि तव गुणानां पारं पर्ध्वन्तं न याति न प्राप्नोति । एतेन ताद्दशसामग्रीसहकारेण सरस्वत्यपि तव गुणानां इयत्तापरिच्छेदं कर्त्तुं न शक्नोति कथमल्यविषयचेतसामस्माकं तवारस्म इति गुणकीर्त्तन-विषये सर्व्व एव कुण्छाः तथापि तव यदारस्मः तव भक्तेरेव वलवत्ताकारणमिति पूर्वञ्चोकेन ध्वनितम् । वाग्वाणी सारदा सत्या ब्रह्मपत्री सरस्वतीति त्याड़िः ॥३२॥ इदानों खवप्रकाशे कारणमासादयति कुसुमीति । कुसुमानीव दश्वना दन्ता यस्य स कुसुमदश्वनः पुष्पदन्तः स एव नाम यस्य स पुष्पदन्तनामा सर्वगन्धर्वाणां राजा अत् । देवदेवस्य शिवस्य दासः । अस्य शिवस्य रोषात् निर्म्भाल्यपादस्पर्शनेन क्रोधात् निजमहिन्दो गगनचरणादि स्वकौयमहिमतो भष्टयुग्तः सन् इदं महिन्नः खवनमकार्थीत् प्रकाशितवान् देवदेवस्य कीद्दशस्य शियदर्गलः श्रश्वधरयन्द्रः नवीनचन्द्रः इत्यर्थः । मौलौ शिरसि यस्य अर्डचन्द्रखण्डभूषितस्य । स्वनं कौद्दश् दित्यात् मनीज्ञात् दित्र्यं सनोज्ञं अतिमनोज्ञमिति यावत ॥३३॥

इदानौं महिन्न: स्तवपाठफलमाह सुरगुरुमिति। सुराणां देवतानां गुरु' महादेव' अभियूज्य पूर्जयित्वा प्राञ्चलि: कताञ्चलि: सन् यदि पुष्पदन्तप्रणौतं पुष्पदन्तेन प्रकाशितं इदं स्तवनं स्रोवं पठति तदा स जन: किन्नरै: स्तुयमान: सन् शिवसमौपं व्रजति गच्छति। सुरगुरु' कौदृशं स्वर्गस्य मोचस्य च एकहेतुं सुख्यकारणं स्वर्गमोचकारणीभूतश्विसमीपगमनेनैव स्वर्ग-मोचमपि लभत इति भाव: । मनुष्य: कौदृश: सन् पठति न विद्यते अन्यस्मिन् विषये चेतो मनो यस्य तादृश: अनन्यचित्त इत्यर्थ: । स्वरेऽचरविपर्यय इति नाचरविपर्यय: वच्चमाण-

### जगनायचन्नवर्त्तिविरचितटौकासमेतम्।

२३

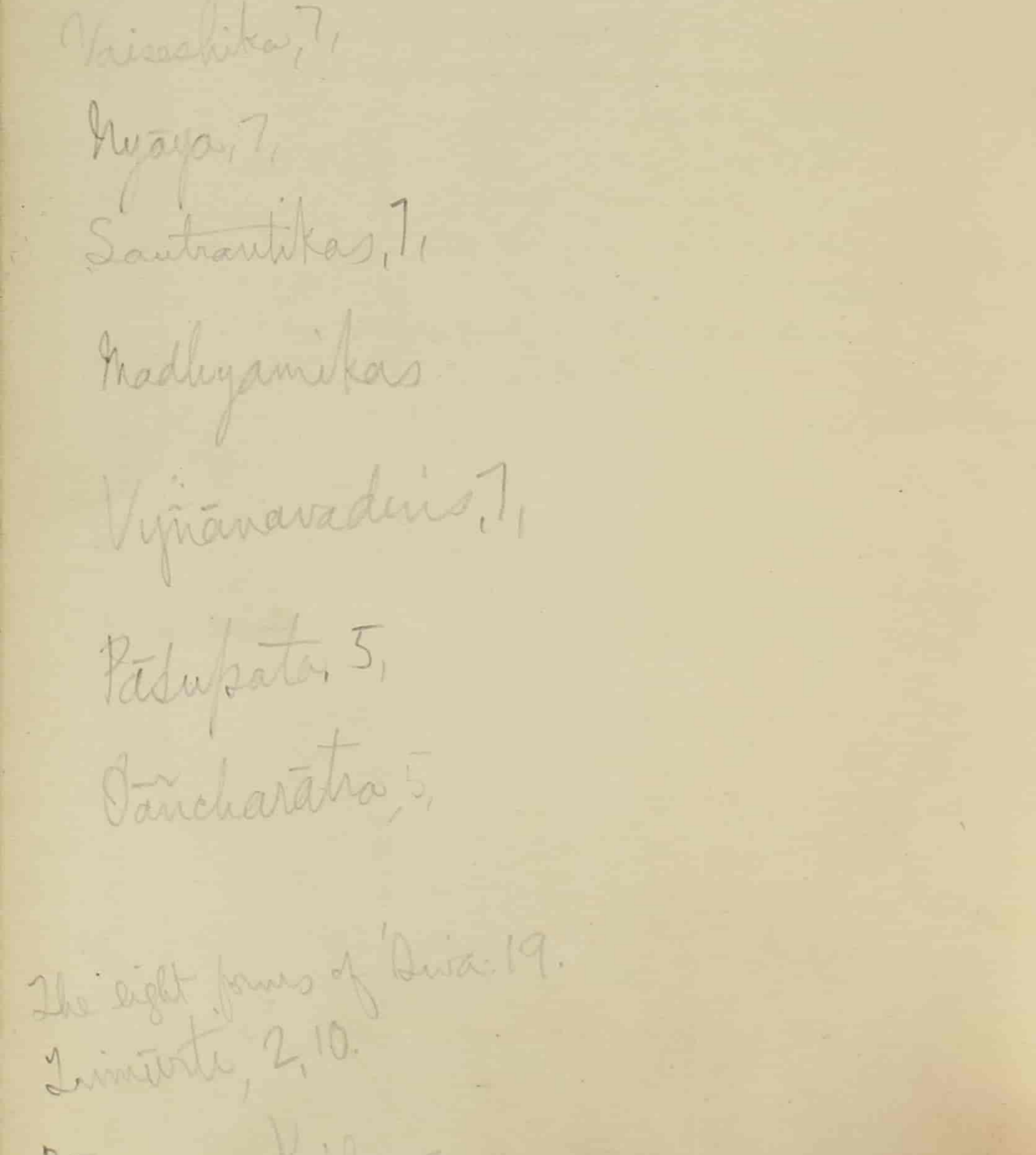
त्रीपुष्पदन्तमुखपङ्कजनिर्गतेन स्तोत्रेण किल्विषहरेण हरप्रियेण। कण्ठस्थितेन पठितेन ग्टहस्थितेन संप्रीणितो भवति भूतपतिस्मेहिग्रः॥३५॥ इति त्रोपुष्पदन्तगन्धर्व्वराजविरचितं हरमहिन्नः स्तोत्रं समाप्तम्।

कचिदधिकारस्वीकारात्। सवनं कोटण अमोघं अव्यर्थ शिवसमीभगमने अव्यर्थकारण-सित्यर्थ:। मोघो व्यर्थ खले पुमानिति शव्दार्णव:। एके सुख्यान्यकेवला इत्यमर:॥३४॥ अन्यदपि फलमाह श्रीपुषेति। अनेन सवेन कग्छस्थितेन काग्छायत्तेन पठितेन आहत्तेन ग्टहस्थितेन पुस्तकलिखिततया ग्टहस्थितेन च भूतानां प्राणिनां पतिर्मेष्ट्रेश: शिव: संप्रीणितो भवति अस्मिन् प्रीणिते सकलपुरुषार्थसिद्धिरिति भाव:। कोट्टग्रेन सोवेग पुष्पदन्तस्य गन्धर्वराजस्य सुखपङ्कान्निर्गतेन पूर्व्व देवप्रतिपादितमपि गुप्तमासीत् पयादनेन प्रकाशितमिति भाव:। एतेनानादित्वमस्थेति तात्पर्थ्यम्। पुन: कीट्टग्रेन किल्लिषहरेण पाप-नाशकेन। पुन: कीट्टग्रेन हरस्य शिवस्य प्रियेण प्रोतिजनकेन॥३५॥ इति श्रीजगन्नाधचक्रवर्त्तिविरचिता हरमहिन्न: स्वटीका समाप्ता।



Minansa: 0,7.

Lankya, 500-



Raisona & Kallos 9.

# HE "AWAKENER OF INDIA" SERIES, NO. III.

# INDIAN WISDOM

OR

# READINGS FROM YOGA VASISHTA.

#### BY

N. K. RAMASAMI AIYA, B. A., B. L., F. T. S., High Court Vakil, Madras, Editor, "Awakener of India" and Member, Secular Society, London.

PRINTED BY

V. S. SINGARAVELU MUDALIAR, AT THE VICTORIA PRESS, VELLORE. For A. SUBRAMANIA AIYA OF CHITTOOR.

1903.

Price Half a Rupee.

